
Zihinselci Eğilimin İzinde: Ali Kuşçu’ya 
Göre Mahiyet, Zihin ve Gerçeklik 

İbrahim Halil Üçer*

Öz: İbn Sînâ sonrası İslam felsefe geleneğini meşgul eden en canlı tartışmalardan biri mahiyetlerin dışta nasıl bulunduğu ve 
onlara dair tümel bilgimiz ile haricî varlık arasındaki mutabakat ilişkisinin nasıl kurulacağıyla ilgilidir. Özellikle Fahreddin 
er-Râzî’nin İbn Sînâcı zihnî temsil anlayışına yönelttiği ve akıldaki suretlerin dıştaki mücerred tabiatları yansıtmadığını 
öne süren eleştiri neticesinde, temsil teorisini sürdürmeyi amaçlayan düşünürler İbn Sînâ’nın metafiziksel gerçekçiliğinden 
uzaklaşan yeni bir tutum geliştirmişlerdir. Bu tutum etrafında onlar tikel cevherlerin duyulur yüzü altında, duyulur olmayan 
ve aynı türe ait tikel cevherlerin tümünde ortak olan bir tabiatın mevcut olduğu anlayışını terk ederek dış varlıkta yalnızca 
tikel cevherlerin bulunduğunu savunmaya başlamışlardır. İbn Sînâ’nın dışta tikellerin parçası olarak mevcut olduğunu 
söylediği doğal tümelin haricî varlığını reddetme anlamına gelen bu yaklaşıma ilaveten onlar, tümel tabiatların dışta 
değil yalnızca zihinde bulunduğunu öne sürmüştür. Tümel tabiatların zihinde ortaya çıkışını tikeller ve onların duyulur 
özellikleri arasındaki bir mukayese ertesinde meydana gelen aklî suret üzerindeki zihinsel işlemlerle açıklayan bu tutum, 
zihin ve dış arasındaki mutabakatı da aklî suret ile hariçteki suret arasındaki mutabakat ilişkisinden çıkartarak yeni bir 
yoruma tâbi tutmuştur. Tabiatların haricî varlığını reddederek İbn Sînâ’nın metafiziksel gerçekliğinin ontolojik yönünü, 
tabiat denildiğinde aslında tikellerin kastedildiğini öne sürerek semantik yönünü, bildiğimiz şeylerin dıştaki bu tabiat değil 
tikeller arasındaki ortak özellikler olduğunu ve tümel tabiatların yalnızca zihinde bulunduğunu savunarak da epistemolojik 
yönünü budayan bu yeni tutum, metafizik gerçekçiliğin hârice bakan kısmını zayıflatıp zihne bakan kısmını güçlendirdiği 
için zihinselci eğilim olarak adlandırılmıştır. Bu makalede Nasîruddin et-Tûsî ile başlayıp Kutbüddin er-Râzî ile zirvesine 
çıkan zihinselci eğilimin on beşinci yüzyılda Ali Kuşçu tarafından nasıl sürdürüldüğü gösterilecek, söz konusu eğilimin bir 
İbn Sînâ yorumu olmaktan uzaklaşarak nasıl bağımsız yeni bir felsefî tutuma evrildiği tartışılacaktır.  
Anahtar kelimeler: Mahiyetlerin ontolojisi, tümeller sorunu, metafizik gerçekçilik, zihinselcilik, İbn Sînâ sonrası İslam 
felsefesi, Nasîruddin et-Tûsî, Kutbüddin er-Râzî, Seyyid Şerîf el-Cürcânî, Ali Kuşçu, Celâleddin ed-Devvânî 

Abstract: One of the most lively debates in the post-Avicennan Islamic philosophical tradition concerns how quiddities 
are found in the external world and how to establish the correspondence between our universal knowledge of them 
and external existence. Especially as a result of Fakhr al-Dīn al-Rāzī’s criticism of the Avicennan conception of mental 
representation, which argued that the forms in the intellect do not reflect external immaterial natures, thinkers who aimed 
to maintain the theory of representation developed a new position that moved away from Avicenna’s metaphysical realism. 
Accordingly, they abandoned the notion that there is a nature under the sensible face of particular substances that is not 
sensible and common to all particular substances belonging to the same species, and began to argue that there are only 
particular substances in external existence. In addition to this approach, which means rejecting the external existence of 
the natural universal, which Avicenna says exists externally as a part of particulars, they argued that universal natures do 
not exist externally but only in the mind.cThis position, which explains the emergence of universal natures in the mind 
through mental operations on the intellectual form that occur after a comparison between particulars and their sensible 
properties, has also subjected the correspondence between the mind and the external to a new interpretation by removing 
the correspondence between the intellectual form and the external form. This new attitude, which pruned the ontological 
aspect of Avicenna’s metaphysical realism by denying the external existence of natures, the semantic aspect by arguing 
that particulars are meant by the term nature, and the epistemological aspect by arguing that what we know is not this 
external nature but the common properties among particulars and that universal natures exist only in the mind, was called 
the mentalist tendency because it weakened the khārijī aspect of metaphysical realism and strengthened the dhihnī aspect. 
This article will show how the mentalist tendency, which began with Naṣīr al-Dīn al-Ṭūsī and reached its peak with Qutb 
al-Dīn al-Rāzī, was continued by ʿAlī Qūshjī in the fifteenth century, and will discuss how this tendency evolved from being 
an interpretation of Avicenna into a new independent philosophical position.  
Key words: Ontology of essences, problem of universals, metaphysical realism, mentalism, Post-Avicennan Islamic 
philosophy, Nasīr al-Dīn al-Tūsī, Qutb al-Dīn al-Rāzī, Sayyid Sharīf al-Jurjānī, ‘Qūshjī, Jalāl al-Dīn al-Dawwānī

*	 Doç. Dr., İstanbul Medeniyet Üniversitesi, Felsefe Bölümü. İletişim: halilucer@gmail.com

 

Üçer, Halil İbrahim. “Zihinselci Eğilimin İzinde: Ali Kuşçu’ya Göre 
Mahiyet, Zihin ve Gerçeklik ”, Nazariyat 10/2 (Ekim 2024): 21-44.

Atıf©dx.doi.org/10.12658/Nazariyat.10.2.M0262 DOI

https://orcid.org/0000-0002-3902-0418

Makale Geliş Tarihi: 7 Ağustos 2024 10 Eylül 2024Makale Kabul Tarihi:



NAZARİYAT

22

Giriş

İbn Sînâ sonrası İslam felsefe geleneğini en çok meşgul eden sorunlardan biri tümel 
mahiyetlerin ontolojik konumuyla ilgilidir. Bu sorun etrafında İşrâkî, Yeni-Eş‘arî, İbn 
Sînâcı ve vahdet-i vücûdçu düşünürlerin katkıda bulunduğu müşterek bir problema-
tik gelenek oluşmuştur. Bu minvalde Sühreverdî’nin dışta basit tikel mevcutların bu-
lunduğunu savunan ve İbn Sînâ’nın bileşik nesnede bulunduğunu düşündüğü tümel 
parçaları itibarî ayrımlar haline getiren tutumu bu problematik gelenek içindeki İş-
râkî dönüşüm çizgisini temsil eder.1 Diğer taraftan İbn Arabî ile onun Sadreddin Ko-
nevî ve Molla Fenârî gibi takipçilerinin dıştaki tikel mevcutlarda varlık anlamının tabiî 
tümel olarak bulunduğunu ve Meşşâî filozofların bileşik nesnenin kurucu parçaları 
olarak düşündüğü şeylerin daha geride bulunan basit, gayrı maddi parçaların duyulur 
uzantılarından ibaret olduğunu savunan tutumu ise vahdet-i vücûdçu dönüşüm çiz-
gisini ifade eder.2 Bu iki tutumun ortak noktası sezgisel yönteme vurguda bulunmaları 
ve tümel hakikatlerin çokluğunu yaratıcı varlık anlamının kendi birliğini koruyarak 
çoğalması fikrine dayalı bir şekilde açıklama çabası içine girmeleridir. Buna karşılık, 
tümdengelimsel mantık esaslı rasyonel yönteme (ehlu’n-nazar ve’l-istidlâl) dayanan 
kelamî ve İbn Sînâcı çizgi içerisindeki dönüşümler ya Efdaluddin el-Hunecî ve Sirâ-
ceddin el-Urmevî’de olduğu gibi mahiyetin hem dışta hem zihinde bulunduğu şek-
lindeki İbn Sînâcı özgün tutumu sürdürmüşler ya Fahreddin er-Râzî’de olduğu gibi 
mahiyetin dışta varolduğunu ama onun zihinde varlığından bahsedilemeyeceğini sa-
vunmuşlar ya da Nasîruddin et-Tûsî ile başlayıp Kutbüddin er-Râzî’de zirvesine çıkan 
bir tutumda olduğu gibi tümel mahiyetin dışta değil yalnızca zihinde bulunduğunu 

1	 İtibarî anlamlar ve mevcutlarla ilgili olarak XII. yüzyıl ertesinde çıkan tartışmalarla ilgili olarak 
bk. Robert Wisnovsky, “Essence and Existence. Thirteenth-Century Perspectives in Arabic-Islamic 
Philosophy and Theology”, The Arabic, Hebrew and Latin Receptions of Avicenna’s Metaphysics, ed. 
Dag Nikolaus Hasse ve Amos Bertolacci (Berlin: De Gruyter: 2012), 123-52; Fedor Benevich, “The 
Essence-Existence Distinction: Four Elements of the Post-Avicennian Metaphysical Dispute (11-
13th Centuries)”, Oriens 45/3-4 (2017): 203-258; Jari Kaukua, “I‘tibārī Concepts in Suhrawardī: The 
Case of Substance”, Oriens 48 (2020): 40-66.

2	 Vahdet-i vücutçu düşünürlerin doğal tümelle ilgili görüşleri için bk. Şemseddin el-Fenârî, Misbâ-
hu’l-üns beyne’l-ma‘kûl ve’l-meşhûd fî şerhi Miftâhi gaybi’l-cem‘ ve’l-vücûd, Tahran: 1323, 35; Nicholas 
Heer, “The Sufi Position with Respect to Problem of Universals”, 1-5 (Son Erişim May 2024 https://
faculty.washington.edu/heer/universals-sep.pdf); Yuki Nakanishi, “Post-Avicennian Controversy 
over the Problem of Universals: Sa‘daddīn at-Taftāzānī (d. 1389/90) and Šamsaddīn al-Fanārī (d. 
1431) on the Reality of Existence”, in Islamic Philosophy from the 12th to the 14th Century, ed. by 
Abdelkader Al Ghouz, Göttingen, Germany: Bonn University Press, 2018, 357-74; Justin Cancellie-
re, Traversing The Barzakh: The Problem of Universals in Islamic Philosophy and Theoretical Sufism, 
MA Thesis, The University of Georgia, 2019.



İbrahim Halil Üçer, Zihinselci Eğilimin İzinde: Ali Kuşçu’ya Göre Mahiyet, Zihin ve Gerçeklik

23

öne sürmüşlerdir. Bu üç tutumdan sonuncusuyla, İbn Sînâcı filozofların İbn Sînâ’nın 
metafiziksel gerçekçiliğinden bir tür geri adım attıklarını ve daha önceki bir çalışma-
mızda kullandığımız bir nitelemeye atıfta bulunarak söyleyecek olursak, İslam felse-
fesinde zihinselci bir eğilim çizgisi inşa ettiklerini söyleyebiliriz.3 Bahse konu çalışma-
mızda Nasîruddin et-Tûsî ve Kutbüddin er-Râzî et-Tâhtânî’nin Fahreddin er-Râzî’nin 
eleştirileri karşısında İbn Sînâ’nın metafiziksel gerçekçiliğini nasıl dönüştürüp zihin-
selci bir eğilim ortaya koyduğunu tartışmış, ancak bu eğilimin sonraki dönemde ne 
ölçüde devam edip etmediği sorusunu cevaplamak için daha ileri çalışmaların yapıl-
ması gerektiğine işaret etmiştik. Bu makalede işte bu sorunun cevabını arayacak ve 
Ali Kuşçu’nun (ö. 879/1474) Nasîruddin et-Tûsî’nin Tecrîdu’l-akâid’ine yazdığı ve daha 
önce yazılan Şemseddin el-İsfahânî’ninkine nispetle eş-Şerhu’l-Cedîd olarak silinen 
eseri üzerinden zihinselci eğilimin izlerini takip etmeye çalışacağız. Bu eserin “mahi-
yet ve ilişenleri” bölümünde Ali Kuşçu, okuyucuyu, zihinselci eğilimin öncülerinden 
Nasîruddin et-Tûsî ile bu eğilimi ileriye taşıdığını düşünmeye sevk edecek bir diyaloga 
girer. Ancak bu diyalog doğrudan Tûsî ile Kuşçu arasında geçmez, zihinselci eğilimin 
VIII/XIV. asırdaki en güçlü savunucusu Kutbüddin er-Râzî ve Tûsî’nin IX/XV. asırdaki 
bir diğer yorumcusu Seyyid Şerîf el-Cürcânî de bu diyaloga eşlik eder. Yer yer Kutbüd-
din er-Râzî’nin yer yer de Cürcânî’nin konumunu paylaşan Ali Kuşçu, nihai kertede 
doğal tümellerle ilgili zihinselci bir eğilim ortaya koyar. Ali Kuşçu’nun sürdürdüğü bu 
tutumun İbn Sînâ’nın orjinal pozisyonuyla farklılığı ise onun kitabına yazdığı haşiye-
de, Celaleddin Devvânî tarafından açık bir şekilde fark edilmiş ve Devvânî  zihinselci 
pozisyonun üyelerini İbn Sînâcı realizm üzerinden sert bir tenkide tabi tutmuştur. 
Aşağıdaki satırlarda, ilişkili olduğu düşünürlerin görüşleri de dikkate alınarak Ali Kuş-
çu, zihinselci eğilimin IX./XV. yüzyıldaki bir temsilcisi olarak ele alınacak ve onu böy-
lesi bir tutuma sevk eden akıl yürütme çizgisi ortaya konulacaktır.

Mahiyet Nedir?

Mahiyetin ne olduğu ve neye söylendiği sorusu, İbn Sînâ’nın meteafiziksel gerçekçi-
liğininin nasıl dönüştüğünü tayin etmede kritik bir öneme sahiptir. İbn Sînâ’nın ken-
disi eş-Şifâ/İlâhiyyât V.I ve V.II’yi bu soruyu cevaplamaya ayırır ve V.I’de mahiyeti nes-

3	 Zihinselci eğilim kavramı ve bu eğilimin Kutbüddin er-Râzî’de zirvesine ulaşacak şekilde ortaya çıkı-
şıyla ilgili olarak bk. İbrahim Halil Üçer, “Gerçekçiliğin Dönüşümü: İbn Sînâcı Felsefede Tümellerin 
Ontolojisi ve Kutbüddin er-Râzî’nin Zihnî Misaller Teorisi Üzerine”, Nazariyat 6/2 (2020): 23-66. 



NAZARİYAT

24

nede mevcut olan ve onun sayesinde nesnenin ne ise o olduğu şey, V.II’de ise tikel nesne-
lere ortak bir şekilde söylenen makul anlam olarak belirler. -de mevcut olma özelliğiyle 
birinci mahiyet ontolojik, -e söylenme özelliğiyle ikinci mahiyet ise epistemolojik bir 
karaktere sahiptir. İbn Sînâ’nın metafiziksel gerçekçiliği, mahiyetin, biri ontolojik di-
ğeri epistemolojik veya biri haricî diğeri zihnî özelliğe sahip bu iki itibarının birbirini 
yansıttığını savunmak anlamına gelir. Buna göre İbn Sînâ’ya göre zihnimizdeki atlık, 
insanlık, canlılık gibi akledilir mahiyetler bizzat dıştaki nesnelerde ortak bir şekilde 
bulunan atlık, insanlık, canlılık gibi akledilir haricî mahiyetlerin eş bir temsilinden 
ibarettir. İbn Sînâ sonrasında mahiyetlerin ontolojisiyle ilgili tartışmalar, eş-Şifâ/İlâ-
hiyyât V.I ve V.II’de vazedilen, mahiyetin biri haricî diğeri zihnî iki itibarından birinin 
diğerine indirgenmesiyle yakından ilişkilidir. Bu iki itibarı göz önünde bulundura-
rak Şerhu Tecrîdi’l-akâid’de mahiyetin neliği sorununa baktığımızda, Tûsî’nin Tecrî-
du’l-akâid’te mahiyeti zihnî itibara indirgeyen yaklaşımı hemen dikkat çeker. Buna 
göre Tûsî mahiyet kelimesinin “mâ huve?” yani “o nedir?” sorusundan türetildiğini, 
dolayısıyla “O nedir?” sorusunun cevabında insan zihninde meydana gelen anlama 
karşılık geldiğini söyler. Dolayısıyla ona göre doğrusu, genellikle yapıldığı gibi ma-
hiyet lafzının akledilir anlamlar için kullanılmasıdır (tutlaku ğâliben ‘ale’l-emri’l-
ma‘kûl). Tûsî’nin genellikle (ğâliben) şeklindeki vurgusu, mahiyetin ontolojik kullanı-
mının da farkında olduğunu, fakat zihindeki anlamlar için kullanılışını tercih ettiğini 
gösterir.4 Aslında Tûsî’nin buradaki tutumu, onun Şerhu’l-İşârât’taki yaklaşımının 
devamı sayılabilir. Orada da Tûsî mahiyeti bu şekilde değerlendirir ve şu ifadeye yer 
verir: “Bir şeyin mahiyeti, bu şeyin dışındaki arazlar olmaksızın o şeyden elde edilip 
zihinde hâsıl olan şeydir. Bu sebeple mahiyet kelimesi mâ huve (=o nedir?) sözün-
den türemiştir.”5 Ali Kuşçu Tûsî’nin bu ifadesini şerh ederken, Cürcânî ile birlikte, 
bu anlam dikkate alındığında mahiyetin insanın düşünme gücünde meydana gelen 
(=el-hâsılu fî’l-kuvveti’l-âkıletü) şeye söylendiğine işaret eder ve bu düşüncesini daha 
vurgulu bir şekilde ifade etmek için de mahiyetin zihinde mevcut küllîden başka bir 
şey olmadığının  altını çizer (=fe-lâ yekûnu illâ külliyyen mevcûden fî’z-zihn). Küllîliğin 
de ancak zihinde meydana gelebileceği kanaatinde olan Kuşçu, mahiyetin zihnîliğini 
ortaya koyma sadedinde mahiyet lafzının küllîlik mefhumuna iltizam yoluyla dela-
let ettiğini de söyler. Böyle yaparken amacı, küllîliğin mahiyetin gereği olduğuna ve 

4	 Ali Kuşçu, Şerhu Tecrîdi’l-akâid, thk. M. Huseyn ez-Zâri‘î (Kum: İntişârât-ı Râid,1398), I, 395. 
5	 Nasîruddin et-Tûsî, Şerhu’l-İşârât (el-İşârât ve’t-tenbîhât bâ-şerhi Hâce Nasîrüddin et-Tûsî ve Kut-

büddin er-Râzî), thk. Kerim Feyzî (Kum: Matbû‘ât-i Dînî, 1383), III, 281. 



İbrahim Halil Üçer, Zihinselci Eğilimin İzinde: Ali Kuşçu’ya Göre Mahiyet, Zihin ve Gerçeklik

25

küllîlik sadece zihinde ortaya çıktığı için, mahiyetin de sadece zihinde bulunacağına 
işaret etmektir.6 Bu düşünce çizgisine göre bir şeyi ne ise o yapan şey anlamında ma-
hiyetin ontolojik anlamı ilga edilmekte, mahiyet yalnızca zihnimizde ortaya çıkan 
anlama hasredilmektedir. 

Tûsî’nin ve onu takiben Ali Kuşçu’nun mahiyetin ikili anlamıyla ilgili bu indir-
geyici tutumu, Kuşçu’nun şerhine haşiye yazan Celâleddin ed-Devvânî tarafından 
da fark edilmiştir. Kuşçu’nun mahiyeti tanımlarken kullandığı ibareyi yorumlarken 
Devvânî’nin dikkatini önce bir terim çeker: Husûl. Bir anlamın daha önce zihinde 
bulunmadığı halde sonradan onda meydana gelmesini ifade eden husûl ibaresi Ali 
Kuşçu tarafından, Tûsî’nin mahiyete karşılık geldiğini söylediği ma‘kûlün ne oldu-
ğu şerh edilirken kullanılmıştır. Buna göre Kuşçu ma‘kûlün  “akleden güçte meyda-
na gelen şey (=el-hâsıl fî’l-kuvveti’l-âkıle)” olduğunu söylemiş ve bir ma‘kûl olması 
itibarıyla mahiyetin de yalnızca akleden güçte mevcut olabileceğine işaret etmek 
istemiştir. Bu esnada Devvânî ma‘kûlün akleden güçte hâsıl olan şeyle özdeşleştiril-
diğini fark eder ve bu özdeşleştirmenin yanlışlığına işaret sadedinde ma‘kûlün akle-
den güçte sonradan meydana gelen (hâsıl) şeylerden ibaret olmadığını, akılda zaten 
bulunan (hâzır) şeyleri de kuşattığını vurgular. Bir başka deyişle ma‘kûl anlamlar 
sadece husûlî bilgiyi değil, huzûrî bilgiyi de içerir. Peki, Tûsî ve Kuşçu, buna rağmen 
ma‘kûl anlamı husûlî bilgi özdeşleştirirken neyi amaçlamış olabilir? Devvânî’ye göre 
buradaki bir amaç, kişinin kendi nefsini bilmesi örneğinde olduğu gibi huzûrî bilgi 
tikel iken, husûlî bilginin küllî olduğunu vurgulamaktır. Dolayısıyla ona göre ma‘kû-
lün husulî bilgiye tahsis edilerek açıklanmasının bir amacı, ma‘kûlün, dolayısıyla 
mahiyetin yalnızca küllî olabileceğini göstermek olabilir. Fakat diye ilave eder Dev-
vânî, ma‘kûlün zihinde meydana gelen şeyle özdeşleştirilmesinin ana amacı, böylesi 
bir derin okumanın gösterdiği haliyle ma‘kûlün husûlî bilgiye hasredilmesi değildir. 
Ona göre böyle yaparken Tûsî ve Kuşçu, daha açık bir şekilde, mahiyette varlığın 
dikkate alınmayacağını göstermek istemiştir (=innemâ erâde enne’l-mâhiyyete lâ 
yu‘teberu fî-hâ’l-vücûd).7 Bunun anlamı, mahiyetten haricî varlıkla ilgili imaları dış-
lamak ve onu yalnızca zihnî varlığa hasretmektir. 

6	 Ali Kuşçu, Şerhu Tecrîdi’l-akâid, thk. Muhammed ez-Zâri‘î er-Rızâî (Kum: Mektebetü Râid, 1393), 
I, 395, 6-7; krş. Seyyid Şerîf el-Cürcânî, Hâşiyetü’t-Tecrîd, thk. E. Altaş vd. (İstanbul: İSAM Yayınları, 
2022), II, 245, Haşiye 2.83. 

7	 Ali Kuşçu, Şerhu Tecrîdi’l-akâid, I, 395,15, dp. 3. 



NAZARİYAT

26

Tûsî mahiyette varlığı dikkate almama ve mahiyet denildiğinde yalnızca zihinde-
ki akledilir anlama işaret etme yönündeki ısrarı nedeniyle, mahiyeti dış varlıkla bir-
likte aldığımız zaman ona yeni bir isim vermek ister. Bu minvalde Tûsî’ye göre dışta 
mahiyete işaret etmek istediğimizde mahiyet kelimesini değil, zât ve hakîkat kelime-
lerini kullanırız. Aslında İbn Sînâ’nın kendi terminolojisi açısından bakacak olursak, 
dar anlamıyla zât mahiyeti ifade etmez. İbn Sînâ’nın deyişiyle bileşiklerin ne sureti 
onların zatıdır, ne de mahiyeti onların zatıdır. Çünkü suret bileşiğin kendisi değil, bir 
parçasıdır. Mahiyet ise suret ve maddenin birliğini koruyan bileşimden ibarettir. Zât 
bu bileşim değil, o bileşim neticesinde ortaya çıkan toplam olarak nesnenin kendisi-
dir.8 Dolayısıyla İbn Sînâ için dıştaki varlığı hesaba katıldığında mahiyete, dar anla-
mıyla, zât denilmez. Dış varlıkta mahiyet bir toplam olarak zatın ne ise o şey olarak 
varlığını sürdürmesini sağlayan, bir başka deyişle zaman içerisinde özdeşliğini temin 
eden birlik ve süreklilik kazandırıcı ilkeye karşılık gelir ve bu haliyle orada mevcuttur. 
Dolayısıyla “Bu şeyin ne olduğunu biliyorum” dediği zaman “insan akıllarında o şeyin 
zâtı değil, mahiyetinin anlamı meydana gelir.”9 

Hakikate gelince, İbn Sînâ eş-Şifâ/el-İlâhiyyât I/5’te hakikati özel varlıkla öz-
deşleştirir ve şeyin mahiyetine karşılık geldiğini söyler: “Açıktır ki her şeyin bir özel 
hakikati vardır ve bu hakikat onun mahiyetidir.”10 Yine eş-Şifâ/el-İlâhiyyât II/2’de ise 
heyûlâyı bilfiil kılan haricî bir hakikat bulunduğunu söyler ve bunun suretin ta ken-
disi olduğunu vurgular.11  Bu tür kullanımlardan öyle anlaşılıyor ki İbn Sînâ için haki-
kat, genel varlık anlamının karşıtı olarak bir şeyin varlığını diğerlerinden ayıran özel 
varlığa, yani üçgenlik veya beyazlık gibi şeyin sayesinde kendisi olduğu ilkeye karşılık 
gelir.12 İbn Sînâ işte bu ilkeyle ilgili olarak “filan hakikat ya dış dünyada ya nefslerde ya 
da mutlak olarak hepsini içerecek şekilde mevcuttur” şeklindeki bir cümlenin doğru 
bir şekilde kurulabileceğini söyler. 13 Dolayısıyla hakikat yalnızca dış varlığa nispetle 
mahiyet için söylenmez, mahiyet lafzı gibi hakikat da hem zihindeki tümel mahiyet-
ler için hem de zihni ve dışı kuşatan mutlak mahiyetler için kullanılabilir. Bununla 

8	 İbn Sînâ, eş-Şifâ/el-İlâhiyyât, thk. G. C. Anawati, S. Zâyed (Kahire, 1960), 244-5; krş. İbn Sînâ, Meta-
fizik I, çev. Ömer Türker ve Ekrem Demirli (İstanbul: Litera Yayınları, 2013), V/8, 216-7.

9	 İbn Sînâ, eş-Şifâ/el-İlâhiyyât, 143; krş. Metafizik I, III/8, 129.
10	 İbn Sînâ, eş-Şifâ/el-İlâhiyyât, 31; krş. Metafizik I, I/5, 29. 
11	 İbn Sînâ, eş-Şifâ/el-İlâhiyyât, 68; krş. Metafizik I, II/2, 64. 
12	 İbn Sînâ, eş-Şifâ/el-İlâhiyyât, 31; krş. Metafizik I, I/5, 29. 
13	 İbn Sînâ, eş-Şifâ/el-İlâhiyyât, 31; krş. Metafizik I, I/5, 29.



İbrahim Halil Üçer, Zihinselci Eğilimin İzinde: Ali Kuşçu’ya Göre Mahiyet, Zihin ve Gerçeklik

27

birlikte hakk lafzından  mutlak anlamda dış varlık ve sürekli varlık anlaşıldığı için,14 
Cürcânî’nin de vurguladığı üzere hakikat denildiğinde akla ilk önce mahiyetin dışta-
ki varlığı gelebilir.15 Bununla birlikte hakikatin, dar anlamıyla, yalnızca mahiyetin dış-
taki varlığına işaret ettiği yönünde bir vurgu İbn Sînâ için söz konusu değildir. Zaten 
Cürcânî ile birlikte Kuşçu, zât ve hakikat lafzının yalnızca mahiyetin dışta varlığına 
itibarla kullanılması durumunda “Anka’nın hakikati” ve “Anka’nın zâtı” gibi ifadelerin 
anlamsız olacağına işaret eder ve aslında zât, hakikat ve mahiyet kelimelerinin ara-
larında herhangi bir itibar farkı gözetilmeksizin kullanıldığını vurgular.16 Cürcânî ve 
Kuşçu temkinli bir ihtiraz kaydı düşseler de yaygın kullanım itibariyle, haricî varlık 
dikkate alındığında mahiyete hakikat ya da zât denildiği hususunda Tûsî’ye katılırlar.  
Öncelikli olarak Tûsî’nin ve onu burada en azından kısmen takip ettiği söylenebile-
cek Cürcânî ve Kuşçu’nun tutumları Devvânî’nin de vurguladığı gibi haricî varlıkla 
ilgili imaları mahiyetten dışlama çabası olarak açıkça dikkat çeker. 

Mahiyetin İtibarları

Kuşçu’nun mahiyetlerin ontolojisiyle ilgili nihai tutumu belirleyebilmek için mahi-
yet lafzının analiziyle ilgili söyledikleri yeterli olmaz. Bunun için bakılması gereken 
yer, sorunun kuluçkalandığı mahiyetin itibarları bölümüdür. Bilindiği üzere İbn Sînâ 
mahiyetin farklı itibarlarla ele alınabileceğini söyler. eş-Şifâ/el-İlâhiyyât V/1’de yer al-
dığı haliyle bunlardan ilki “bir şart olmaksızın” (lâ bi-şarti şey’) mahiyettir ve mahiye-
te zaid haricî ya da zihnî şartlardan bağımsız mutlak mahiyete tekabül eder. İkincisi 
“bir şey olmama şartıyla” (bi-şarti lâ şey’) mahiyettir ve hariçteki tikellerden biri ol-
mama şartıyla tümelleşen, akıldaki ma‘kûl anlama karşılık gelir.  Nihayet üçüncüsü 
ise İbn Sînâ’nın deyişiyle arazlarıyla birlikte alınan, İbn Sînâ’dan sonraki formülas-
yonla ise “bir şey olma şartıyla” (bi-şarti şey’) mahiyettir17 ve dış varlıktaki tikellerden 
biri olma şartıyla mahiyettir. eş-Şifâ/el-Medhal’de ise İbn Sînâ mahiyetin üç yönünü 
kendinde mahiyet, dış dünyada bulunan ve dıştaki arazlarla çevrili mahiyet ve niha-
yet zihinde bulunan ve zihnî arazlarla çevrili mahiyet şeklinde belirler.18 Burada da 

14	 İbn Sînâ, eş-Şifâ/el-İlâhiyyât,  48; krş. Metafizik I, I/8, 46
15	 Seyyid Şerîf el-Cürcânî, Hâşiyetü’t-Tecrîd, II/245, Haşiye 3.83.
16	 Ali Kuşçu, Şerhu Tecrîdi’l-akâid, I/395,9-396,1; krş. Seyyid Şerîf el-Cürcânî, Hâşiyetü’t-Tecrîd, II/245, 

Haşiye 3.83. 
17	 İbn Sînâ, eş-Şifâ/el-İlâhiyyât, 200-201.
18	 İbn Sînâ, eş-Şifâ/el-Medhal, 15; krş. Mantığa Giriş, çev. Ö. Türker (İstanbul: Litera Yayınları, 2006), 7.  



NAZARİYAT

28

kendinde mahiyet “bir şart olmaksızın” mahiyete, dıştaki arazlarla çevrili mahiyet 
“bir şey olma şartıyla” mahiyete, nihayet zihindeki mahiyet ise “bir şey olmama şar-
tıyla” mahiyete tekabül eder. en-Necât’ın metafizik bölümünde ise benzer bir tasnif 
bu kez mahiyetin değil, onunla eşanlamlı bir şekilde kullanılan “küllî mana”nın var-
lık tarzlarına nispetle yapılır. Burada İbn Sînâ küllî mananın kendinde bir tabiat ve 
mana olması bakımından bir şey; genel ve özel, bir ve çok olması bakımından başka 
bir şey olduğunu söyler. Kendinde bir tabiat olarak olarak küllî mânâ “başka bir şart 
olmaksızın (=bi-lâ şartin âher)” insana karşılık gelir. İnsanı genel insan, özel insan, 
bir insan, çok insan olarak aldığımızda bu küllî tabiat zaid bir şartla (=bi-şartin zâid) 
varolan insana karşılık gelir. Bu haliyle küllî tabiat ise ya haricî varlıktaki zaid şartlar 
tarafından çevrelenir ve tek tek şahıslara karşılık gelir ya da onlardaki ortak anlamın 
soyutlanmasıyla ma‘kûl anlama çevrilir ve zihindeki küllîye karşılık gelir.19 

Mahiyetin şartlı ya da şartsız konumuna nispetle geliştirilen bu üç itibardan ayrı 
olarak İbn Sînâ eş-Şifâ/el-Medhal’de küllîlerle ilgili bir diğer tasnife yer verir: Tabiî 
küllî, aklî küllî ve mantıkî küllî.20 Mahiyetin itibarlarıyla karşılaştırıldığında bu küllî-
ler tasnifindeki tabiî küllî “bir şart olmaksızın (=lâ bi-şarti şey’)” mahiyete, aklî küllî 
ise “bir şey olmama şartıyla (bi-şarti lâ-şey’)” mahiyete karşılık gelir. Burada mantık-
sal küllî ise “çokluğa söylenebilir” olma anlamında küllîlik mefhumunu ifade eder. 

Mahiyetlerin ontolojisine bu ayrımlar etrafında bakıldığında, İbn Sînâ’nın meta-
fiziksel gerçekçiliğinin ana hatları belirginleşmeye başlar. Genel olarak metafiziksel 
gerçekçilik şeylerin varlık ve özlerinin bizim onları düşünmemizden bağımsız bir 
şekilde dışta var olduğunu, dolayısıyla onlardan söz ettiğimizde gerçekten dışta va-
rolan şeyleri kastettiğimizi ve onlarla ilgili bir bilgi iddiasında bulunduğumuzda da 
zihinsel bir inşayı değil doğrudan doğruya bu şeyleri bildiğimizi savunur. Bu tutumla 
uyumlu bir şekilde İbn Sînâ at, kedi, insan gibi genel adların, sadece bir ad ya da 
kavram olmadığını, bizim onları düşünüp düşünmememizden bağımsız bir şekilde 
dışta gerçeklikleri bulunduğunu savunur. Bu, atların, dolayısıyla onları at yapan öz-
lerin dışta mevcut olduğunu öne sürmek demektir. Bununla birlikte bir metafiziksel 
gerçekçi bu özlerle ne kastettiğimiz, onların dışta nasıl mevcut olduğu ve onları nasıl 

19	 İbn Sînâ, Kitâbu’n-Necât, thk. Muhammed Takî Dânişpejûh (Tahran: İntişârât-ı Dânişgâh-i Tahrân, 
1364/1985), 536-537. 

20	 İbn Sînâ, el-Medhal, 65; krş. Mantığa Giriş, 58. Bu ayrımın kaynakları ve İbn Sînâ’nın çokluktan 
önce, çoklukta ve çokluktan sonra şeklindeki, yine el-Medhal’de yer alan başka bir küllî tasnifiyle 
uyumlu bir şekilde nasıl yorumlanacağıyla ilgili bk. İbrahim Halil Üçer, “Gerçekçiliğin Dönüşümü”, 
31-33. 



İbrahim Halil Üçer, Zihinselci Eğilimin İzinde: Ali Kuşçu’ya Göre Mahiyet, Zihin ve Gerçeklik

29

ve ne ölçüde bilebileceğimiz sorularına, aynı tutumu savunan başkalarından farklı 
cevaplar verebilir. Bu da metafizik gerçekçilik altındaki farklı felsefî tutumları inşa 
eder. Bu minvalde İbn Sînâ’nın metafizik gerçekçiliğinin özünü oluşturan şey, bir 
nesneyi şu ya da bu şekilde algılamamızı sağlayan duyulur özelliklerinin altında, bu 
özelliklerin ilkesini teşkil eden ve aynı türden tüm nesnelerde bulunan bir mahiyetin 
bulunduğunu kabul etmesi ve zihinde tümellikle nitelenen mahiyetin, zihinde bulu-
nuşundan kaynaklanan varlıksal özellikler dışta tutulduğunda, hariçteki bu mahiyet-
le eşit olduğunu savunmasıdır.  

İbn Sînâ hem eş-Şifâ/el-İlâhiyyât’ta hem de en-Necât’ta “bir şart olmaksızın” ma-
hiyete tekabül eden bu özün tikelleri ne ise o kılan parça olarak dışta mevcut olduğu-
nu söyler. Bu vurgu eş-Şifâ/el-İlâhiyyât’ta şu şekilde görünür: 

Canlı, başka bir şey olmamak şartıyla [bi-şarti en-lâ yekûne şey’en âher], sadece zihinde 
vardır. Başka bir şart olmaksızın [lâ bi-şarti şey’in âher] mücerred olarak canlıya gelince, 
onun dışta varlığı bulunur. Çünkü kendisine dıştan bitişen bin şartla bile olsa, kendi-
liğinde ve hakikatinde başka bir şey şartı olmaksızın bulunur. O halde, canlı salt canlı 
olmaklığıyla, dışta mevcuttur.21

Kendinde veya “bir şart olmaksızın” mahiyetin dışta mevcut olduğuna ilişkin bu 
düşünce, bu kez en-Necât’ta şöyle görülür: 

Bazen şöyle denilir: İnsanlık bir şart olmaksızın (=bi-lâ şart) küllîdir. Bazen de şöyle de-
nilir: İnsanlık bilinen yönlerden herhangi biriyle çokluğa söylenmesi şartıyla küllîdir.  Bi-
rinci itibarla [=bir şart olmaksızın] küllî şeylerde bilfiil mevcuttur ve şeylerin her birine 
yüklenir. […] İkinci itibarla [küllî] herhangi bir vakitte fertlere varlıkta bilfiil bir olacak 
şekilde yüklem olur. İşte bu dışta mevcut değildir, ma‘kûl anlamdır.22

Bu iki pasaj İbn Sînâ’ya göre bir şart olmaksızın mahiyetin, yani bulunduğu şey-
leri ne ise o yapan doğanın dışta mevcut olduğunu açık bir şekilde ortaya koymak-
tadır. Bu doğa Eflatuncu idealar gibi tikellerden bağımsız kendi başına varolmadığı 
gibi, Yeni-Eflatuncu idealar gibi ilahi akılda da bulunmaz, o yalnızca tikellerin içinde 
mevcut olabilir. 

İbn Sînâ, bulunduğu tikellere ait yabancı özelliklerden ayrıştırılıp akıl tarafından 
tecrid edildiğinde bu öze akılda tümelliğin iliştiğini söyler ve ilave eder: 

21	 İbn Sînâ, eş-Şifâ/el-İlâhiyyât, 204; krş. Metafizik 1, V/1, 179-80.
22	 İbn Sînâ, Kitâbu’n-Necât, 536-7. 



NAZARİYAT

30

Bu bağlamda “tümel tabiat dışta mevcuttur” dediğimizde, bu tümellik [yani çokluğa söy-
lenebilir olma anlamında mantıksal tümellik] yoluyla tümel olması bakımından değil, 
tümelliğin iliştiği tabiatın dışta bulunuşunu kastederiz. (…) Bu değerlendirme tümellik 
anlamında sayılırsa, o tabiat tümellik ile birlikte dışta mevcuttur. Bizim sözünü ettiğimiz 
tümellik ise ancak nefste bulunur.23

Dıştaki tikellerde bulunan ve onları ne ise o yapan bu doğa, aslında ne tümel 
tikel, ne genel ne özel, ne bir ne de çoktur. Bunların tümü onun birer ilişeni olarak 
bulunur, bu doğa kendinde söz konusu ilişenlerin tümünden bağımsızdır. Böyle ol-
duğu için Amr ya da Zeyd’de bulunduğu haliyle tikel, akılda bulunduğu haliyle de 
tümel olabilir. Dolayısıyla bu doğaya dışta mevcut olduğu haliyle tümel denilerek, 
onun doğal tümel (el-küllî et-tabî‘î) olarak adlandırılması, o tabiatın kendinde tü-
mel olduğunu ifade etmez. Böyle denilmesi, akılda tümelliğin iliştiği şeyin dıştaki 
bu doğa olduğuna dikkat çekmeyi amaçlar ve İbn Sînâ’nın söz konusu doğaların 
aklî inşalar olmadığı yönündeki metafizik gerçekçiliğinin bir başka açıdan teyidini 
ifade eder.  

İbn Sînâ sonrasında mahiyetlerin ontolojisiyle ilgili temel problem, İbn Sînâ’nın 
mahiyet ve tümel anlayışıyla ilgili burada oldukça kısa bir şekilde yer verdiğimiz ve 
yerleşik İbn Sînâ okuması açısından çok güçlü metinsel temelleri bulunan bu yoru-
mun doğru olup olmadığıyla ilgilidir: Acaba gerçekten dışta mevcut ve fertler ara-
sında ortak bir mahiyetten bahsedebilir ve bunun, akılda tümelliğin iliştiği aslî doğa 
olduğunu öne sürebilir miyiz? İbn Sînâ felsefesine aşina bir okuyucu, filozofun me-
tinlerinde bu kadar açık ifadeler varken böyle bir sorunun gündeme getirilmesini 
garipseyebilir. Gerçekten de böyle bir sorunun ortaya çıkmasının sebebi, basitçe İbn 
Sînâ metinlerinin nasıl yorumlanacağıyla ilgili İbn Sînâcı bir kaygı olmamıştır. Bu so-
runun doğmasına sebebiyet veren şeylerden biri, Fahreddin er-Râzî’nin İbn Sînâ’nın 
metafiziksel gerçekçiliğine yönelttiği şu meydan okumadır: Dışta mevcut ve fertler 
arasında ortak mücerred bir mahiyetten bahsettik diyelim, İbn Sînâ’nın öne sürdü-
ğü gibi, akıldaki soyutlanmış mahiyet sahip olduğu tümellik vasfı dışında hariçteki 
mahiyetle eşit midir?24 Kendisinin sorduğu bu soruya Fahreddin er-Râzî menfi cevap 
verir ve İbn Sînâ’nın doğaya eşit temsil olarak bilgi anlayışını reddeder. Bu reddiyesi-

23	 İbn Sînâ, eş-Şifâ/el-İlâhiyyât, 211; krş. Metafizik 1, V/2, 186. krş. 459; aynı istikametteki bir değerlen-
dirme için bk. İbn Sînâ, eş-Şifâ/el-Medhal, 66; krş. Mantığa Giriş, I/1, 59. 

24	 Bk. Fahreddin er-Râzî, el-Mulahhas fi’l-mantık ve’l-hikme, thk. A. Muhammed İsmâîl, A. Sâbir Mus-
tafa, Râcih Hilâl (Kahire: Merkezu İhyâ li’l-Buhûs ve’d-Dirâsât, 2021),  II, 39-43.



İbrahim Halil Üçer, Zihinselci Eğilimin İzinde: Ali Kuşçu’ya Göre Mahiyet, Zihin ve Gerçeklik

31

nin özünü temsilin zihnî, doğanın hârici olduğu ve ikisi arasında varlık tarzlarından 
kaynaklanan farklılık nedeniyle asla bir mutabakatın bulunamayacağı düşüncesi 
oluşturur. Onun bu ana fikre dayalı argümanları25 o kadar etkili olmuştur ki ondan 
sonra gelen ve İbn Sînâ’nın temsile dayalı bilgi teorisini sürdürmek isteyen filozoflar, 
metafiziksel gerçekçiliğin özünü oluşturan doğaya eşit temsil anlayışından geri adım 
atarak mahiyetin zihnî yönünü güçlendirmek, haricî yönünü ise budamak zorunda 
kalmışlardır. Benim zihinselci eğilim derken kastettiğim şey işte bu yöndeki adımların 
oluşturduğu felsefî tutumdur. Şimdi Tûsî, Kutbüddin er-Râzî ve Cürcânî dolayımın-
da, Ali Kuşçu’nun Fahreddin er-Râzî sonrasında gelişen bu ana soruyla, yani gerçek-
ten dışta mevcut ve fertler arasında ortak bir mahiyetten bahsedebilip bahsedileme-
yeceğiyle ilgili ne söylediğine yakından bakalım. Kuşçu’nun zihinselci eğilimine karşı 
gerçekçi bir tutumu öne çıkaran Şerh-i Cedîd muhaşşîsi Celâleddin ed-Devvânî, bu 
çizgiye nispetle inşa ettiği diyalektikle tartışmamıza eşlik edecektir. 

Ana metinde, yani Tecrîdü’l-akâid’de Tûsî bu konuyla ilgili şu ifadelere yer verir: 

Mahiyet bazen kendisi dışındakilerden hazfedilmiş bir şekilde alınır. Öyle ki ona bir şey 
ilave edilse, fazlalık olur ve artık toplama söylenemez. Bu, “bir şey olmama şartıyla” (bi-
şarti-lâ-şey’) mahiyettir. Bu itibarla mahiyet ancak zihinlerde mevcut olur. Mahiyet ba-
zen de “bir şart olmaksızın” (lâ-bi-şarti şey’) alınır. O da tabiî küllîdir ve hariçte fertlerin 
parçası olarak mevcuttur. Tabiî küllî, onun ve izafe edildiği şeyin toplamına doğru bir şe-
kilde söylenir. Mahiyete ârız olan küllîliğin kendisine ise mantıkî küllî denilir. [Ârız olan 
küllîlik ve ma‘rûz olan mahiyetin] bileşimine ise aklî küllî denilir. Bu ikisi [yani mantıkî 
ve aklî küllî] zihnîdir.26

Bu pasaj ilk bakışta mahiyetlerin ontolojisiyle ilgili yerleşik İbn Sînâcı anlayışı 
tekrar eder görünür. Bununla birlikte Ali Kuşçu pasajda yer alan “tabiî küllî (…) ha-
riçte mevcuttur” ibaresini açıklarken şu yoruma yer verir: 

25	 Bu argümanlar üç gruba ayrılabilir: (1) Zihnî varlığın reddi, (2) bilginin husul olduğu görüşünün 
reddi, (3) tikel zihinlerde tümel suretlerin bulunamayacağı, dolayısıyla zihindeki suretlerin zihne 
özgü arazlarla kuşatılacağı ve haricî mahiyete asla eş olamayacağı görüşü. Bunlar için bk. Fahred-
din er-Râzî,  el-Mulahhas fi’l-mantık ve’l-hikme, II, 39-43, 25-30;  el-Metâlibü’l-âliye mine’l-ilmi’l-ilâhî, 
thk. Ahmed Hicâzî es-Sekkâ (Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1987), 103; Fahreddin er-Râzî, el-Mu-
lahhas, 216, 221; Fahreddin er-Râzî, el-Mebâhisü’l-meşrikıyye, thk. Muhammed el-Mu‘tasım-Billâh 
el-Bağdâdî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-Arabî, 1990), II, 377. Söz konusu argümanların ayrıntılı bir şe-
kilde sunumu için bkz. İbrahim Halil Üçer, “Gerçekçiliğin Dönüşümü”, 37-43.     

26	 Nasîruddin et-Tûsî, Tecrîdü’l-akâid (Hâşiyetü’t-Tecrîd içinde), 248. 



NAZARİYAT

32

Dış varlıkta tabiatların varlığını öne sürenlerin tutumuna yönelik bir tahkikin gösterdi-
ği üzere, tabiî küllînin doğru bir şekilde yüklendiği şeyin, yani şahsın, hariçte mevcut 
olması anlamında tabiî küllî hariçte mevcuttur (mevcûdun fî’l-hâric ‘alâ ma‘nâ enne mâ 
sadaka ‘aleyhi, a‘nî eş-şahsu mevcûdun fî’l-hâric, ‘alâ mâ huve tahkîku mezhebi men kâle 
bi-vücûdi’t-tabâi‘ fî’l-a‘yân ).27

Bu yorumuyla Ali Kuşçu, tabiatların haricî varlığını reddetmekte ve İbn Sînâ’nın 
ya da Urmevî gibi müteahhir bilginlerin, tabiatların dışta mevcut olduğunu öne sü-
ren açık ifadelerini alışılmadık bir yoruma tabi tutarak, bu ifadelerin dışta tabiatla-
rın değil, fertlerin varlığını savunduğunu öne sürmektedir. Çünkü ona göre bu id-
dia, tabiatın, tikel cevherlerin ve tümellerin gerçekte nasıl varolduklarına ilişkin bir 
araştırma yoluyla tahkik edildiğinde, tabiatın dışta varlığını öne sürmenin dışta tikel 
cevherlerin varolduğunu öne sürmekten başka bir şekilde doğru olarak anlaşılması 
mümkün değildir. Buna göre dışta tek tek her bir insanı insan yapan insanlık tabiatı-
nın varolduğunu öne sürenlerin bu iddiası, dışta tek tek insanların varolduğunu öne 
sürmekten başka bir anlama gelmez. Kuşçu’nun hariçte yalnızca şahısların bulun-
duğunu öne süren yaklaşımı açık bir şekilde Kutbüddin er-Râzî’nin devamıdır. Aynı 
görüşü Levâmi haşiyesinde Cürcânî de savunur. Kuşçu’nun görüşüyle karşılaştırma 
imkânı vermesi ve zihinselci eğilimin arka planını göstermesi için bu ifadeleri alıntı-
lıyorum. Kutbüddin er-Râzî’nin ifadeleri şöyledir: 

Doğal tümelin hariçte varlığı bulunmaz, hariçte mevcut olan yalnızca şahıslardır (=en-
ne’l-külliyye’t-tabî‘î lâ vücûde lehû fî’l-hâric ve innemâ’l-mevcûdu fî’l-hâric huve’l-eşhâs).28

Şöyle dersen: Örnek olarak, canlının mevcut olması zorunludur, bunun inkârı mümkün 
değildir.

Derim ki: Canlının kendisine doğru bir şekilde söylendiği şeyin [yani tikel canlıların] 
mevcut olması anlamında, canlının mevcut olması zorunludur. Yoksa canlılık tabiatının 
mevcut olması, zorunlu olmak bir tarafa memnûdur.29   

Râzî bu görüşü açıkça ifade ettikten sonra, hariçte niçin yalnızca tikel cevherlerin 
bulunması gerektiğiyle ilgili, Ali Kuşçu’da görmediğimiz, ayrıntılı bir akıl yürütmeye 
yer verir. Seyyid Şerîf Cürcânî de Levâmi haşiyesinde bu akıl yürütmeyi teyit ederek 
hariçte yalnızca tikel cevherlerin bulunduğunu savunur:

27	 Ali Kuşçu, Şerhu Tecrîdi’l-akâid, I, 416-7. 
28	 Kutbüddin er-Râzî, Şerhu Metâlii’l-envâr, thk. Usame es-Sâ‘îdî (Kum: Zevi’l-Kurbâ, 1395), I, 241. 
29	 Kutbüddin er-Râzî, Şerhu Metâlii’l-envâr, I, 243.



İbrahim Halil Üçer, Zihinselci Eğilimin İzinde: Ali Kuşçu’ya Göre Mahiyet, Zihin ve Gerçeklik

33

Hariçte yalnızca şahıslar vardır (=fe-lâ vucûde fî’l-hârici illâ li’l-eşhâs). Dolayısıyla hâriçte 
çoklar arasında ortak bir mevcut yoktur. Aynı şekilde, hâriçte, kendinde tasavvur edildi-
ğinde tasavvuru onda ortaklığı engellemeyen ve orada buna mutabakat ve birçok şeye 
yüklem olmaya müsait bir nispetin bulunması manasıyla külliliğin arız olduğu bir mev-
cut yoktur.

Evet hariçte, tasavvur edildiğinde ve duyulur arazları ondan ayrıldığında (huzife) ona 
gerçek anlamda ortaklığın ilişmesi anlamında değil de başka bir anlamda küllîliğin ilişe-
ceği bir mevcut vardır. Yoksa küllî anlamlarla nitelenmiş haricî bir mevcuda, ne hariçte 
ne de zihinde sahip değiliz. Bunu iyice düşün ve bu sorunla ilgili basiret üzere ol! 30

Cürcânî’nin buradaki ifadeleri, hariçte ancak tikel cevherlerin bulunduğu husu-
sunda açık bir şekilde Kutbüddin er-Râzî’yi takip eder. Bununla birlikte okuyucusunu 
iyice düşünüp anlamaya ve basiret sahibi olmaya davet ettiği kısımda, hariçte bulun-
duğunu ve duyulur özellikleri hazfedildiğinde küllî anlama dönüştüğünü söylediği 
mevcudun ne olduğuyla ilgili bir miktar kapalılık bulunur. Cürcânî’nin bu kapalılığı 
açacağı yer, aşağıda geleceği üzere, tabiatların hariçte mevcudiyetini savunanlar ile 
hariçte yalnızca tikel cevherlerin bulunduğunu savunanların görüşünü telif edeceği 
Şerhu’l-Mevâkıf’tır. Ali Kuşçu’nun hariçte yalnızca tikel cevherlerin bulunduğunu sa-
vunmakla kalmayıp , tabiatların hariçte mevcut olduğunu öne sürenlerin görüşü tah-
kik edildiğinde bunun hariçte tikel cevherlerin bulunduğunu savunmaktan başka bir 
anlama gelmediğini de öne sürmesi ve Kutbüddin er-Râzî’nin iki tutum arasında inşa 
ettiği karşıtlığı tahkik yoluyla gidermeye çalışması işte Cürcânî’nin bu akıl yürütme 
çizgisini takip eder. Şöyle ki Cürcânî “bir şart olmaksızın”, yani mutlak mahiyetin dışta 
mevcut olduğunu savunan ve bunu İbn Sînâ’nın merolojik argümanıyla destekleyen 
Adududdin el-Îcî’nin ifadelerini şerh ettiği yerde, “bir şart olmaksızın” mahiyetin nasıl 
dışta bulunduğunu ileride tahkik edeceğini vadedip ilgili kısımda şöyle demektedir:  

Dışta yalnızca şahıslar vardır. Tümel tabiatlar ve mefhumlara gelince akıl bunları şahıslar-
dan soyutlamaktadır. Akıl bunları bazen şahısların zatlarından soyutlamakta, bazen de 
onları çevreleyen arazlardan farklı istidatlara ve çeşitli itibarlara göre soyutlamaktadır. 31

Her ne kadar Kutbüddin Râzî ile birlikte Kuşçu, dışta yalnızca tikellerin mevcut 
olduğunu savunuyor ve Cürcânî’yi takiben, tabiatları savunmanın zaten dışta tikel-
lerin varlığını savunmakla aynı kapıya çıkacağını öne sürüyorsa da Tûsî’nin ana met-

30	 Cürcânî, Hâşiye ‘alâ Şerhi’l-Metâli (Şerhu Metâlii’l-envâr içinde), I, 242, 
31	 Bk. Seyyid Şerîf el-Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf I, çev. Ömer Türker (İstanbul: Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı, 2015), 642. 



NAZARİYAT

34

ninde yer alan ve tabiatın hariçteki fertlerin parçası olarak mevcut olduğunu öne 
süren İbn Sînâcı mereolojik argüman karşısında Ali Kuşçu’nun bu yorumu ne ölçüde 
sürdürüp sürdüremeyeceği önemli bir problemdir. Bu nedenle Ali Kuşçu, Cürcânî’yle 
birlikte, söz konusu argümanı yeniden ele alır. Kuşçu’nun, doğru bir şekilde, şart-
sız mahiyetin hariçte mevcudiyetini savunanlara nispet ettiği meşhur delil şöyledir: 
“Canlı” hariçte mevcut “bu canlı”nın parçasıdır; hariçte mevcut olan şeyin parçası da 
hariçte mevcuttur. “Kuşçu tabiî küllî fertlerin bir parçasıdır” sözüyle canlının hariçte 
ferdin bir parçası olduğu kastedilmişse, zaten problemlerin kaynağında bulunan bu 
görüşün reddedileceğini, fakat canlının akılda bir parça olduğu kastedilmişse bunun 
kabul edilebileceğini söyler. Bununla birlikte Kuşçu, tabiî küllînin fertlerin parçası 
olduğu için hariçte mevcut olması gerektiği görüşünü reddetmek için bir gerekçe-
ye muhtaçtır. Bu minvalde, söz konusu görüşü “körlüğün hariçte mevcut olan “bu 
kör”ün parçası olduğu, ama onda mevcut olmadığı” şeklindeki bir karşı örnekle men‘ 
eder. 32 Buna göre nasıl ki körlük, dıştaki “bu kör”ün parçası olduğu halde, onda göre-
meme anlamında körlüğün mevcut olduğunu öne süremezsek, “bu canlı”nın parçası 
olduğu halde canlılığın da “bu canlı”da mevcut olduğunu öne süremeyiz. 

Ali Kuşçu’nun buradaki yorumları Kutbüddin er-Râzî’nin zihinselci eğiliminin bir 
devamı, Seyyid Şerîf Cürcânî’nin Levâmi ve Tecrîd haşiyelerindeki yorumlarının bir tür 
tekrarı hüviyetindedir. Dolayısıyla Kuşçu iki düşünürle birlikte, İbn Sînâ’nın metafizik-
sel gerçekçiliğinden uzaklaşarak açık bir zihinselci bir eğilim sergiler. Bu eğilime bağlı 
bir şekilde dışta tabiatların değil, yalnızca şahısların bulunduğunu savunarak metafi-
ziksel gerçekçiliğe özgü ontolojik kabulü zayıflatırken; insanlığı ya da canlılığı bildi-
ğimizi iddia ettiğimiz esnada hariçteki bir tabiatı değil, dıştaki tikeller ya da onların 
özellikleri arasındaki bir karşılaştırma neticesinde zihinimizde oluşan bir anlamı bildi-
ğimizi savunarak da gerçekçi tutumun epistemolojik kabulünü zayıflatır. Bunu yapar-
ken de tabiatların hariçte mevcut olduğunu savunan karşıt tutumun içini boşaltarak, 
böyle bir görüşü savunmanın aslında hariçte yalnızca tikellerin mevcut olduğunu sa-
vunmaktan başka bir anlama gelmediğini, dolayısıyla kendisinin vazettiği yaklaşımın 
karşısında gerçek manada rakip bir yaklaşımın da bulunmadığını öne sürmektedir. 

İbn Sînâ’nın özgün görüşüyle karşılaştırıldığında, bu sapma Ali Kuşçu’nun şerhine 
yazdığı haşiyede, Celâleddin ed-Devvânî’nin de dikkatini çekmiştir. Öncelikle Devvânî, 
Ali Kuşçu’nun tabiatların hariçte varlığını öne süren görüşün tahkiki olarak sunduğu 
yoruma karşı çıkar. Şayet tabiatların hariçte varlığını savunmak, şahısların hariçte varlı-

32	 Ali Kuşçu, Şerhu Tecrîdi’l-akâid, I, 417-20; krş. Cürcânî, Hâşiyetü’t-Tecrîd, II, 250, Haşiye 4.85; Kut-
büddin er-Râzî, Şerhu Metâlii’l-envâr, I, 240.



İbrahim Halil Üçer, Zihinselci Eğilimin İzinde: Ali Kuşçu’ya Göre Mahiyet, Zihin ve Gerçeklik

35

ğını savunmak anlamına geliyorsa, kopartılan bunca fırtına gereksizdir ve Devvânî’nin 
de dikkat çektiği üzere bu yorum meseleyi yalnızca lafız tartışması haline getirir: 

Onun “Dış varlıkta tabiatların varlığını öne sürenlerin tutumuna yönelik bir tahkikin 
gösterdiği üzere, tabiî küllînin doğru bir şekilde yüklendiği şeyin, yani şahsın, hariçte 
mevcut olması anlamında tabiî küllî hariçte mevcuttur” sözüyle ilgili derim ki: Bu, tartış-
mayı bir lafız meselesine indirger. (=hâzâ yec‘alu’n-nizâ‘e lafziyyen). Bununla birlikte mu-
sannifin [Tûsî’nin] “o [yani bir şart olmaksızın mahiyet veya tabiî küllî] tikel cevhelerin 
parçasıdır” sözünün zahiri böyle bir şeyi öne süremeye elvermez.33 

Devvânî’nin fark ettiği üzere aslında meseleyi bir lafız tartışmasına indirgemek 
isteyen, Kuşçu’nun da takip ettiği Cürcânî’dir. Cürcânî, “bir şart olmaksızın” mahiye-
tin dışta varolduğunu iddia edenlerin görüşünü tahkik edeceğini vadettiği ve yukarı-
da bir kısmını paylaştığımız pasajın devamında, tabiatların dışta varolduğunu iddia 
eden kişinin bu sözüyle ne kasdetmiş olabileceğiyle ilgili alternatifleri paylaşır. Bu 
alternatiflerden, kendisinin de kabul ettiği üçüncüsünü şu şekilde ifade eder: 

Şayet o kişi, dışta bir mevcut vardır ve bu mevcut tasavvur edilip somutluklarından haz-
fedildiğinde ondan akılda tümel bir suret meydana gelir demek istemişse bu, “dışta yal-
nızca tikel cevherler (eşhâs) vardır ve tümel tabiatlar bu tikel cevherlerden soyutlanır” 
diyenlerin görüşünün ta kendisidir. Bu durumda tartışma yalnızca lafızdadır.34 

Cürcânî’nin Levâmi haşiyesinden alıntıladığımız pasajda yer verdiği ve okuyucu-
sunu “bunu iyice düşün ve bu sorunla ilgili basiret üzere ol!” diyerek uyardığı nokta 
burasıdır. Buna göre Cürcânî, sorun üzerine basiretli bir şekilde iyice düşünüldüğün-
de ulaşılacak nihai çözümün yukarıdaki formülasyonda yattığını düşünmektedir. Bu-
nunla birlikte Devvânî’nin de dikkat çektiği üzere, mesele dışta mevcut şeye tabiat 
mı yoksa şahıs mı diyeceğimizle ilgili değildir, bunun yerine dıştaki fertlerin, sergile-
dikleri duyulur, tikel özelliklerinin altında akledilir bir tabiatın bulunup bulunmadığı 
ve böyle bir şey bulunuyorsa zihnimizdeki suretlerin onu ne ölçüde yansıtabildiğine 
dair kadim bir felsefi problemle ilgilidir.  

33	 Ali Kuşçu, Şerhu Tecrîdi’l-akâid, I, 416, dp. 6.
34	 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, I, 642. Bu pasaja dikkatimi çeken Ömer Türker’e teşekkür ederim. İlgili 

pasajın Cürcânî’nin yaklaşımı açısından ayrıntılı bir yorumu için bk. Ö. Türker, “Urmevî’nin Nesnel-
ciliği İle Kutbüddin er-Râzî’nin ve Cürcânî’nin Öznelciliği Arasında Tabiî Küllînin Varlığı Sorunu”, 
yakında yayımlanacak makale. Dıştaki fiziksel nesne ve zihindeki mahiyet arasındaki ilişki hakkın-
da Cürcânî’nin görüşleri, bu görüşlerin Kutbüddin er-Râzî’nin tutumuyla ilişkisi, Cürcânî’ye karşı 
Devvânî’nin eleştirileri ve nihayet Siyâlkûtî’nin Devvânî’ye karşı cevaplarını da hesaba katan daha 
ayrıntılı bir tartışması için bk. M. Ali Koca, Seyyid Şerîf Cürcânî’de Nefsin Mahiyeti ve Bilgi Teorisi 
(İstanbul: İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora tezi, 2023), 383-411. 



NAZARİYAT

36

Cürcânî’nin ve onu takiben Ali Kuşçu’nun birleştirdiği uçları yeniden ayıran Dev-
vânî, karşıt tutumları yeniden belirginleştirmek üzere harekete geçer. Bu minvalde 
Ali Kuşçu’nun tabiatların haricî varlığıyla ilgili mereolojik argümanı “bir şart olmak-
sızın mahiyetin varlığıyla ilgili şöyle delil getirilmiştir” diyerek, İbn Sînâ’ya aidiyeti-
nin farkında değilmiş gibi vermesini ve ardından eleştirerek reddetmesini garipse-
yerek, okuyuculara İbn Sînâ’nın sivri uçları yumuşatılmış görüşlerini özgün haliyle 
yeniden hatırlatmak ister. Kuşçu’nun Cürcânî’yi, Cürcânî’nin de Kutbüddin er-Râzî’yi 
takip ederek yaptığı yorumu doğrudan doğruya İbn Sînâ’nın metinleriyle karşılaştı-
ran ve aradaki mesafeyi bu denli açık bir şekilde dile getiren en erken kaynaklardan 
biri olması hasebiyle Devvânî’nin değerlendirmesi burada alıntılanmayı hak ediyor: 

Bu akıl yürütme [yani İbn Sînâ’nın mereolojik argümanı] eş-Şifâ’da yer almaktadır. Bura-
da İbn Sînâ bir şart olmaksızın [=lâ bi-şarti şey’] canlı olması bakımından canlının hariçte 
mevcut olduğunu ortaya koyar. Bu takrire göre “bu şahıs” belli bir canlı ise, belli bir canlı 
mevcuttur; şu halde belli bir canlının parçası olan “canlı” da mevcuttur. Tıpkı beyazlığın 
mevcut olması gibi. Şöyle ki beyazlık her ne kadar maddeden ayrı değilse de beyazlığıy-
la maddede mevcuttur, çünkü bizatihi itibara alındığında ve bizatihi bir hakikate sahip 
olduğu düşünüldüğünde -her ne kadar bu hakikate varlıkta başka bir şeye iktiran etmek 
ârız olsa da- beyazlık maddeden başka bir şeydir. [Bu istidlal ertesinde İbn Sînâ] mevcut 
olanın canlı olmak bakımından canlı değil, sadece belli bir canlı olduğunu öne sürenleri 
aşağılayarak eleştirmiştir [=sümme bâlağe fî’t-teşnî‘i ‘alâ men ze‘ame enne’l-mevcûde huve 
hayevanun mâ fakat, dûne’l-hayevân bi-mâ huve hayevân].

(…)

İbn Sînâ, sözlerinde tabiat olmak bakımından tabiatın tikel ve tümel tabiatı önceledi-
ğini ve bunun basitin bileşiği öncelemesi gibi olduğunu defalarca tekrar etmiştir. İbn 
Sînâ’nın söyledikleri etraflıca kavrandığında, tabiatların varlığını savunanların kastet-
tiği şeyin, diğerlerini takip ederek şarihin öne sürdüğü gibi sadece onların fertlerinin 
varlığı olmadığı tamamen açıklık kazanır.  (ba‘de’l-ihâtati bi-etrâfi hâze’l-makâl lâ yahfâ 
enne leyse murâdu men kâle bi-vücûdi’t-tabâi‘ vücudu efrâdihâ fakat, kemâ zehebe iley-
hi’ş-şârih tebe‘an li-âherîn). Aksine tabiatların varlığını savunmak, örnek olarak zatın-
da düşünen canlı olan Zeyd mevcut olduğunda, Zeyd mevcut olduğuna göre düşünen 
canlının da mevcut olduğunu öne sürmeyi amaçlar. Zira düşünen canlı mevcut olmasa, 
onu o yapan şeyin yok olduğu farz edildiğinden, Zeyd de mevcut olmaz. Diğer taraftan 
düşünen canlı mevcut olduğunda canlı ve düşünen de zorunlu olarak mevcut olur. Sonra 
varlığın tabiata tabiat olması bakımından nispeti, bir itibarla, varlığın Zeyd’e nispetinden 
bizzat, hatta belki zaman bakımından öncedir.35

35	 Ali Kuşçu, Şerhu Tecrîdi’l-akâid, I, 417-8, dp. 3. 



İbrahim Halil Üçer, Zihinselci Eğilimin İzinde: Ali Kuşçu’ya Göre Mahiyet, Zihin ve Gerçeklik

37

Devvânî pasajın özgün halinde; eş-Şifâ/el-İlâhiyyât V.1’den biri mereolojik argü-
manla, diğeri bir şart olmaksızın mahiyetin hariçteki varlığıyla, öbürü ise hariçte var 
olduğu söylenen tabiatın tabiî varlıkları önceleyecek tarzda ilâhî bir varlığa sahip ol-
duğuyla ilgili üç uzun alıntıya da yer verir. Muhtemelen böyle yaparken amacı, Tûsî ile 
başlayıp Kutbüddin er-Râzî’ye, oradan Cürcânî’ye ve nihayet Ali Kuşçu’ya uzanan bir 
düşünce çizgisinin mahiyetlerin ontolojisiyle ilgili olarak İbn Sînâ’nın özgün tutumun-
dan neredeyse tümüyle farklı bir yaklaşım geliştirdiğini açık bir şekilde göstermektir. 
İbn Sînâ’dan bu zihinselci sapmayı ortaya koyduktan sonra Devvânî, söz konusu tutu-
mu sırf İbn Sînâ’dan ayrıldıkları için tenkit etmez, aynı zamanda onu tahkik ederek 
hatalı yönlerini kendi felsefî yaklaşımı etrafında da sistematik bir eleştiriye tabi tutar. 
Onun kapsamlı eleştirileri ve kendi teorisi başka bir yazının konusudur. Buradaki yeni 
çizgiyle ilgili dikkat çekilmesi gereken nokta şudur: Yukarıda zikredilen isimlerin Dev-
vânî tarafından alıntılanan İbn Sînâ pasajlarını bilmedikleri söylenemez; onlar artık 
İbn Sînâ’ya rağmen yeni bir tutum geliştirmektedir. Öne sürdükleri görüşleri yer yer 
İbn Sînâ metinleriyle uyumlu hale getirme çabası içine girmeleri, ortaya çıkan yeni 
çizginin İbn Sînâ’nın ötesine geçtiği olgusunu gölgelememelidir. Tûsî dışta tutularak 
söylenecek olursa, bu isimler için mesele artık İbn Sînâ’yı doğru anlayıp anlamamakla 
ilgili değil, tahkik yöntemiyle uyumlu bir şekilde, tabiatların dışta mevcut olup olmadı-
ğını ve bilgimizin dışla mutabakat ilişkisinin nasıl kurulduğunu tespit etmekle ilgilidir. 

Mahiyet, Zihin ve Gerçeklik

Mahiyetlerin haricî varlığı ve zihin-dış ilişkisiyle ilgili tahkik süreci üç temel adımdan 
meydana gelir. Bunlardan birincisi dıştaki nesnenin ontolojik yapısına, ikincisi zihin-
deki tümel kavramların oluşum sürecine ve nihayet üçüncüsü zihindeki kavramların 
dışla ilişkisine dairdir. Kısaca varlık, bilgi ve doğrulukla ilgili tahkik sürecini ifade eden 
bu araştırma esnasında Ali Kuşçu, önce mahiyetlerin ontolojisiyle ilgili bir tartışmaya 
girişir. Bu esnada iki amacı vardır. Bunlardan ilki mücerred mahiyetin dışta varolama-
yacağını, ikincisi ise akılda bulunan mahiyete zihne özgü durumların ilişmesinin onun 
mücerretliğine zarar vermeyeceğini göstermektir. Kuşçu’nun buradaki akıl yürütme-
si, aslında Fahreddin er-Râzî’nin mahiyetlerin dışta mücerred bir şekilde bulunduğu 
halde akılda onlara zihne özgü durumların iliştiğini, bu nedenle de akıldaki mahiye-
tin asla dıştaki mahiyete mutabık olamayacağını savunan argümanını bertaraf etme 
amacını taşır. Bu amaç etrafında Kuşçu önce mahiyetlerin itibarları etrafında oluşan 
terminolojiyle ilgili bazı düzeltmeler yapmak ister.  Bu minvalde, örnek olarak canlı-
nın “bir şey olma şartıyla” alındığında türlerinden biriyle özdeş hale geldiğini, “bir şey 



NAZARİYAT

38

olmama şartıyla” alındığında, türle özdeş olmak yerine onun parçası olduğunu, “bir 
şart olmaksızın” alındığında ise türe yüklem olduğunu ifade eder. Buna göre birinci 
durumda canlı, insana; ikinci durumda “düşünen canlı”nın parçası olan canlıya; üçün-
cü durumda ise “insan canlıdır” önermesinin yüklemi olarak canlıya tekabül eder.36 Bu 
yoruma göre “bir şey olma şartıyla” canlı denildiğinde, buradaki şartlar hariçteki her 
türden tikelleştirici şartlara değil müphem bir cins olan canlıyı yetkinleştiren ve be-
lirli hale getirerek türe dönüştüren fasıllara tekabül eder. Bu anlamda “düşünen olma 
şartıyla canlı, insandır” diyebilme imkânı elde ederiz.37 Kuşçu’nun “bir şey olma şar-
tıyla” mahiyeti, fasıllar aracılığıyla müphemiyeti kaldırılan cinslere hamletmesi, İbn 
Sînâ’nın onu hârici varlığa özgü tikel arazlarla kuşatılmış mahiyete hamleden yoru-
muna nispetle farklılık arz eder. Benzer bir yorum farklılığı “bir şey olmama şartıyla” 
mahiyette de görünür. Burada Kuşçu, Tûsî’nin yukarıda alıntıladığımız pasajında yer 
alan ve bi-şarti lâ şey’ mahiyeti tasvir etmeyi amaçlayan şu iki ifadesi üzerinde durur: 1) 
“Mahiyet bazen kendisi dışındakilerden hazfedilmiş bir şekilde alınır.” 2) “Ona bir şey 
ilave edilse fazlalık olur ve artık toplama söylenmez.”

Kuşçu Tûsî’nin buradaki ifadelerinin “bir şey olmama şartıyla” mahiyetin anlaşıl-
masında bir yanılgıya neden olduğunu söyler ve ve iki ifadenin söz konusu mahiyete 
dair iki farklı anlayışı ortaya çıkardığını öne sürer. Buna göre bir şey olmama şartıyla 
mahiyet, birinci ifade dikkate alındığında mücerret mahiyete karşılık gelir. İkinci ifa-
de dikkate alındığında ise ona eklenen bir şartla hariçte bileşik bir cevherin parçası 
olarak mevcudiyet kazanan mahiyete tekabül eder. Bu anlamıyla mahiyet artık ken-
disinden ve ona ilave edilen şarttan bileşen bütünün parçası olur ve parça, bütüne 
yüklenemeyeceği için o da herhangi bir şekilde yüklem olamaz. Bu yorum kabul edil-
diğinde bir şey olmama şartıyla mahiyet, bir şey olma şartıyla mahiyetteki cinsin ila-
ve anlamlarla farklı türler olabilme imkânına karşılık, ona haricî şartlar ilave edilmiş 
olduğu için artık ne başka bir şey olabilen ne de parçası olduğu bütüne yüklenebilen 
mahiyeti ifade eder. Kuşçu biri akıldaki tümel suretlere, diğeri mahiyetlerin hariçteki 
tikel mevcudiyetine işaret eden bu iki anlam arasındaki uzaklığa dikkat çeker. 38 Bu 
esnada Ali Kuşçu’nun “bir şey olmama şartıyla” mahiyetin, birinci anlama mı yoksa 
ikinci anlama mı karşılık geldiği hususunda bir tercih yaptığı belli olmaz. Hem ikinci 
anlamı uzun uzun açıklarken birinci anlamı açıklamaksızın geçmesi, hem de birinci 

36	 Ali Kuşçu, Şerhu Tecrîdi’l-akâid, I/404-5. 
37	 Ali Kuşçu, Şerhu Tecrîdi’l-akâid, I/405-6. 
38	 Ali Kuşçu, Şerhu Tecrîdi’l-akâid, I/405. 



İbrahim Halil Üçer, Zihinselci Eğilimin İzinde: Ali Kuşçu’ya Göre Mahiyet, Zihin ve Gerçeklik

39

anlama atfedilen “her türlü ilişenden bağımsız, mücerred mahiyet” anlamını haricî 
mevcudiyetini reddedip yalnızca zihinde bulunduğunu öne sürdüğü “bir şart olmak-
sızın” mahiyete atfetmek istemesi, onun “bir şey olmama şartıyla” mahiyetle ikinci 
anlamı kastettiğini ihsas eder. 

Bununla birlikte Ali Kuşçu “bir şey olmama şartıyla” mahiyetle Tûsî’nin ikinci 
değil, birinci anlamı kastettiğinin farkındadır. Çünkü Tûsî bu anlamıyla mahiyetin 
yalnızca zihinlerde bulunabileceğini söyler ve ikinci anlamın ancak haricî şartların 
ilavesiyle dışta ortaya çıkacağını ve bu haliyle mahiyetin herhangi bir şekilde türün 
fertlerine yüklem olamayacağını açıkça belirtir. Bu durumda Kuşçu, şu problemi gün-
demine alır: Birinci anlamıyla, mücerred mahiyetin hariçte bulunmadığında şüphe 
yoktur, çünkü hariçte bulunduğu zaman haricî varlık ve teşahhus gibi şartlarla kuşa-
tılması gerekir ve mücerred olmaktan çıkar. Peki aynı sorun zihinde bulunduğunda 
da ortaya çıkmaz mı?39 Çünkü mücerred olduğu varsayılan mahiyet, zihinde mev-
cut olduğunda bu kez de zihnî varlık gibi şartlarla kuşatılır ve mücerretlik vasfını 
kaybeder. Bazılarının bu problemi aşmak üzere, mahiyete mücerred derken zihnî 
arazlardan değil, yalnızca haricî arazlardan bağımsızlığı dikkate aldığına işaret eden 
Kuşçu,40 sorunu çözmek için daha ayrıntılı bir yaklaşım önerir. Bu sorunun çözül-
mesi önemlidir, çünkü Râzî’nin eleştirileriyle başa çıkmak için mücerred mahiyetin 
hariçte mevcut olamayacağını göstermek yetmez, onun zihinde mücerred bir şekilde 
mevcut olabileceğini de göstermek gerekir. 

Bu sorunun üstesinden gelmek için Kuşçu, zihnin kendi yokluğu da dahil her şeyi 
tasavvur edebilmesinin mümkün olduğunu, dolayısıyla bir şeyi mücerred bir şekilde 
tasavvur etme hususunda onun için bir zorluk bulunmadığını söyler. Nitekim zihin 
mücerret mahiyetin hariçte mevcut olmasının imkânsızlığı hakkında da hüküm ve-
rir. Böyle bir şeyi tasavvur edemese, onunla ilgili imkân ve imkânsızlık hükmünü de 
veremezdi. Dolayısıyla Ali Kuşçu, zihindeki bir mahiyeti mücerred olarak niteleme-
nin aklın ona ilişkin tasavvurundan başka bir şey olmadığını, bu tasavvuru da mahi-
yeti zihinde varolma özelliğinden de soyutlayarak elde edebileceğini söyler. Bu haliy-
le söz konusu tasavvurda ortaya çıkan anlam, haricî ve zihnî varlıktan kaynaklanan 
tüm ilişenlerden bağımsız, mücerred mahiyete tekabül etmiş olur.41 

39	 Ali Kuşçu, Şerhu Tecrîdi’l-akâid, I/406. 
40	 Ali Kuşçu, Şerhu Tecrîdi’l-akâid, I/406. 
41	 Ali Kuşçu, Şerhu Tecrîdi’l-akâid, I/407-10. 



NAZARİYAT

40

Aklın mahiyeti ne ise o olması bakımından mücerred bir şekilde tasavvur ede-
bileceğini ortaya koyduktan sonra Ali Kuşçu, doğal tümele karşılık geldiği söylenen 
“bir şart olmaksızın” mahiyeti tartışmaya geçer. Bir şart olmaksızın mahiyet, canlının 
canlı olmak bakımından alınmasıdır. Bu seviyede onunla birlikte, ne ona dahil olma-
sı ne de hariç olması bakımından hiçbir şey dikkate alınmaz. Bir başka deyişle ne fas-
lın ona dahil olması ve insan olarak meydana gelmesi şartıyla (bi-şarti şey’), ne ondan 
hariç anlamların ilavesiyle parça haline gelip bir şey olamama (bi-şarti lâ-şey’) alınır. 
“Bir şart olmaksızın” canlı, haricî ve dahilî tüm ilişenlerinden bağımsız mücerred 
canlıya tekabül eder ve bir şey olma ve olmama şartıyla yüklem olabilen bir anlama 
dönüşür.42 Bu mahiyetin ontolojik konumuyla ilgili, isim zikretmeksizin, İbn Sînâ’nın 
tutumunu eleştiren Kuşçu, bu yaklaşıma göre söz konusu mahiyetin hariçteki tabi-
atlara tekabül ettiğini ve bu tabiatın da dıştaki fertler arasında ortak olduğunu ifade 
eder. Buna göre fertler arasında ortak olan şey, fertlerdeki tikel arazlara konu olan ve 
bu arazlardan bağımsız tabiî küllîdir. Ne var ki Kuşçu bunu kabul etmez ve bir şeyin 
bir kez hariçte mevcutsa, onun daima belirli bir şey olacağını söyler. Ona göre böyle 
bir şeyin fertler arasında ortaklığı kabul etmesi bedîhî olarak imkânsızdır, bu neden-
le de “tabiatın hariçte mevcudiyeti ve fertler arsında ortaklığı tasavvur edilemez.”43

Böylece Ali Kuşçu’nun mahiyetlerin ontolojisiyle ilgili tutumu tamamen açıklık 
kazanmış olur. Buna göre “bir şey olma şartıyla” mahiyeti müphem cins anlamına, 
“bir şey olmama şartıyla” mahiyeti bütüne yüklenmesi imkânsız haricî parça anla-
mında mahiyete, nihayet “bir şart olmaksızın” mahiyeti ise hariçte varolması imkân-
sız olup, akıl tarafından mücerred bir şekilde tasavvur edilen mahiyete nispet eder. 
Dikkat edilecek olursa “bir şart olmaksızın” mahiyet, haricî varlıktan koparılınca 
zihnî bir tasavvur haline gelir ve Ali Kuşçu’nun “bir şey olmama şartıyla” mahiyetin 
birinci anlamı dediği şeyle özdeşleştirilir.  

Ali Kuşçu’nun yakından takip ettiği Kutbüddin er-Râzî de “bir şart olmaksızın” 
mahiyetin, örnek olarak canlı olması bakımından canlılık tabiatının hariçte bulun-
madığını ve böyle bir tabiatın ancak zihnin bir tasavvuru olabileceğini öne sürmüş-
tü.44 Bununla birlikte aklın mücerred bir şekilde tasavvur ettiği bu tabiat kendinde 
ne cüz’î ne de küllîdir. Çünkü cüz’îlik ve küllîlik, akılda bu tabiat tasavvur edildikten 
sonra ona ilave anlamlar olarak ortaya çıkar. Bu tabiata küllî denilmesinin sebebi, 

42	 Ali Kuşçu, Şerhu Tecrîdi’l-akâid, I/406. 
43	 Ali Kuşçu, Şerhu Tecrîdi’l-akâid, I/411-12. 
44	 Kutbüddin er-Râzî, Şerhu Metâlii’l-envâr, I/243.



İbrahim Halil Üçer, Zihinselci Eğilimin İzinde: Ali Kuşçu’ya Göre Mahiyet, Zihin ve Gerçeklik

41

onun kendinde küllî olması değil, küllîliğin ona ilişmesi anlamındadır. Aslında bu 
yorum, yukarıda geçtiği üzere, İbn Sînâ’nın tabiî küllîye küllî denilmesinin zihinde-
ki küllîliğin dıştaki bu tabiata ilişmesinden ötürü olduğunu söylemesiyle benzer bir 
stratejiyi izler. Fark, İbn Sînâ’ya göre bu tabiatın dışta, Kutbüddin er-Râzî, Cürcânî ve 
Ali Kuşçu’ya göre ise zihinde olmasıdır. 

İbn Sînâ akıldaki küllîliğin asıl anlamıyla dışta bulunan bu tabiata iliştiğini dü-
şündüğü için, hariçteki bu tabiata tabiî küllî, onun akıldaki suretine ise aklî küllî  adı-
nı vermişti. Bununla birlikte zihinselci düşünürler o tabiatın bir akletme süreci dahi-
linde kademeli bir şekilde zihinde meydana geldiğini savunduklarından, sürecin ilk 
aşamasında ortaya çıkan aklî suretlerin küllî değil cüz’î olduğunu, bu cüz’î suretlerin 
akılda meydana getirdikleri izler neticesinde ortaya çıkan misalin tabiata karşılık gel-
diğini ve küllîlik asıl anlamıyla bu tabiata iliştiğinden, tek gerçek küllînin yeni anla-
mıyla bu tabiî küllî olduğunu söylerler.45 Bu akıl yürütme çizgisini takiben Ali Kuşçu 
ortaklık manasında tümelliğin hariçte varolduğu farzedilen tabiatlara ait olmadığı 
gibi, aklî suretlere de ait olamayacağını söyler. Çünkü aklî suretler tikel nefislerdeki 
tikel suretlerdir, bu nedenle de ortak olmaları imkânsızdır. Küllîlik bu tikel aklî su-
retler sayesinde bilinir ve belirgin hale gelen ikinci dereceden aklî suretlere ait bir 
özellik olup, onlara da ortaklıktan ziyade mutabakat manasında ilişir. Küllîliğin özü 
olarak mutabakatın anlamı ise çokluğa ait fertleri aklettiğimiz zaman zihnimizde ye-
nilenen, birbirinden farklı izlerin ortaya çıkmaması ve mutabakat manasında küllîli-
ğin iliştiği bu tabiatın dışta varolduğunda bizzat o fertlerden biri haline gelmesidir.46

Sonuç 

Mahiyetlerin dışta mevcudiyetini savunan ve bilgimizin esas itibariyle bu mahiyet-
lere taalluk ettiğini, dolayısıyla doğruluğun da aklımızdaki suretler ile bu mahiyetler 
arasındaki mutabakatla ilgili olduğunu öne süren İbn Sînâ’nın metafizik gerçekçi-
liği, on üçüncü yüzyıl ertesinde ciddi bir dönüşüme uğramıştır. Nasîruddin et-Tûsî 
ile başlayıp Kutbüddin er-Râzî ile birlikte zirvesine çıkan bu dönüşüm süreci, İslam 
felsefesi tarihinde zihinselci eğilim adını verdiğimiz yeni bir felsefî tutumun da ortaya 
çıkmasını sağlamıştır. Önceki bir çalışmamızda, İbn Sînâ’nın metafiziksel gerçekçi-

45	 Kutbüddin er-Râzî, Risâle fî Tahkîki’l-külliyyât, nşr. ve çev. Ömer Türker (İstanbul: Yazma Eserler 
Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2013), 25.

46	 Ali Kuşçu, Şerhu Tecrîdi’l-akâid, I/412-13. 



NAZARİYAT

42

liğinin Fahreddin er-Râzî’nin yönelttiği eleştirileri karşılama çabası içerisinde giren 
Nasîruddin et-Tûsî ve Kutbüddin er-Râzî tarafından nasıl dönüştürüldüğünü ve bu 
dönüşüm esnasında zihinselci eğilimin nasıl ortaya çıktığını tartışmıştık. Bununla 
birlikte bu eğilimin Kutbüddin er-Râzî ertesinde ne ölçüde sürdürüldüğü açık de-
ğildi. Bu çalışmanın gösterdiği üzere söz konusu eğilim, farklı tonlarla, XIV. ve XV. 
yüzyılın en etkili düşünürlerinden Seyyid Şerîf Cürcânî ve Ali Kuşçu tarafından da 
sürdürülmüş, giderek mahiyetlerin ontolojisiyle ilgili bağımsız bir felsefî tutuma 
dönüşmüştür. Bu tutum etrafında Ali Kuşçu, takip ettiği düşünürlerle birlikte, tikel 
cevherlerin duyulur yüzü altında, akledilir ve tikel cevherler arasında müşterek bir 
tabiatın bulunduğu anlayışını terk ederek dış varlıkta yalnızca tikel cevherlerin bu-
lunduğunu savunmuştur. Bu yaklaşım, İbn Sînâ’nın, kendi felsefesinin en özgün yan-
larından biri olarak vaz‘ ettiği ve ondan önceki filozofların bunu kavrayamadıkları 
için büyük hatalar yaptığını söylediği mahsus ve ma‘kûl suret ayrımını ortadan kal-
dırarak, dışta yalnızca duyulur özelliklere sahip basit, tikel cevherlerin bulunduğunu 
öne sürmesi itibariyle, hafife alınamayacak ölçüde büyük bir dönüşümü temsil eder. 
Kuşçu, İbn Sînâ’nın dışta tikellerin parçası olarak mevcut olduğunu söylediği doğal 
tümelin hârici varlığını reddetme anlamına gelen bu yaklaşıma ilaveten, tabiatların 
dışta değil yalnızca zihinde bulunduğunu öne sürmüştür. Onların zihinde ortaya çı-
kışını tikeller ve onların duyulur özellikleri arasındaki bir mukayeseye bağlı bir ak-
letme sürecinin son adımıyla açıklayan bu tutum, zihin ve dış arasındaki mutabakatı 
da aklî suret ile hârici suret arasındaki mutabakattan çıkartarak yeni bir yoruma tabi 
tutmuştur. Böylece Ali Kuşçu varlık, bilgi ve doğruluk açısından bakıldığında üç te-
mel hususta İbn Sînâ’nın metafiziksel gerçekçiliğinden ayrılarak zihinsel bir eğilim 
geliştirmiştir. Buna göre Kuşçu, mahiyetler ve tabiatların ancak zihinde bulunup dış-
ta mevcut olanın yalnızca tikeller olduğunu savunarak metafiziksel gerçekçiliğin on-
tolojik yönünü; bildiğimiz şeylerin dıştaki tabiatlar değil zihnimizde meydana gelen 
tabiatlar olduğunu savunarak epistemolojik yönünü; tabiatların dışta varlığından söz 
edildiğinde aslında tikellerin kastedildiğini söyleyerek de semantik yönünü zayıflat-
mıştır. Bu adımlara bağlı olarak, metafizik gerçekçiliğin hârice bakan tarafını zayıfla-
tarak zihne bakan tarafını güçlendirdiği için, takip ettiği isimlerle birlikte Kuşçu’nun 
yaklaşımı zihinselci eğilim olarak adlandırılmıştır. 

Her yeni felsefî tutumun, karşıt tutumları doğurma ihtimali vardır. XV. yüzyılın 
hemen sonunda Celâleddin ed-Devvânî, bu yaklaşımın en veciz ifadelerinden biri 
olarak Kuşçu’nun Şerh-i Cedîd’ine yazdığı haşiyede karşıt tutumu açık bir şekilde dil-
lendirmekte ve bu kez İbn Sînâ’nın metafiziksel gerçekçiliğinin bu eleştiriler erte-



İbrahim Halil Üçer, Zihinselci Eğilimin İzinde: Ali Kuşçu’ya Göre Mahiyet, Zihin ve Gerçeklik

43

sinde nasıl savunulabileceğinin örneğini vermektedir. Sühreverdî, İbn Arabî, Konevî 
gibi isimler tarafından beslenen ve Devvânî gibi düşünürler tarafından kapsamlı bir 
şekilde yeniden formüle edilen bu karşıt tutum, İslam felsefesinde Yeni-Gerçekçi Dö-
nüşüm olarak adlandırılabilir. Bu karşıt tutumla zihinselci eğilim arasındaki diyalek-
tiğe ilişkin ileri çalışmalar; fiziksel nesnelerin yapısı ve kuruluşu, nazari düşüncenin 
sınırları ve zihin-gerçeklik ilişkisiyle ilgili yepyeni sorular ve cevapları keşfetmemizi 
sağlayacak, henüz aydınlanmakta olan İbn Sînâ sonrası İslam felsefesi tarihini hatları 
daha da belirginleşmiş bir şekilde karşımıza çıkaracaktır.  

Kaynakça
Benevich, Fedor. “The Essence-Existence Distinction: Four Elements of the Post-Avicennian Metaphysi-

cal Dispute (11-13th Centuries)”. Oriens 45/3-4 (2017): 203-258.

Cancelliere, Justin, Traversing The Barzakh: The Problem of Universals in Islamic Philosophy and Theore-
tical Sufism, MA Thesis, The University of Georgia, 2019.

el-Cürcânî. Seyyid Şerîf. Hâşiyetü’t-Tecrîd. thk. Eşref Altaş vd. İstanbul: İSAM Yayınları, 2022.

––––––––. Şerhu’l-Mevâkıf I. çev. Ömer Türker. İstanbul: Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2015.

Fahreddin er-Râzî. el-Mebâhisü’l-Meşrikıyye. thk. Muhammed el-Mu‘tasım-Billâh el-Bağdâdî. Beyrut: 
Dâru’l-Kütübi’l-Arabî, 1990.

––––––––. el-Metâlibü’l-âliye mine’l-ilmi’l-ilâhî. thk. Ahmed Hicâzî es-Sekkâ, Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-A-
rabî, 1987.

––––––––. el-Mulahhas fi’l-mantık ve’l-hikme. thk. A. Muhammed İsmâîl, A. Sâbir Mustafa, Râcih Hilâl. 
Kahire: Merkezu İhyâ li’l-Buhûs ve’d-Dirâsât, 2021.   

Heer, Nicholas, The Sufi Position with Respect to Problem of Universals”, pp. 1-5 (Last modified May 
2024 https://faculty.washington.edu/heer/universals-sep.pdf).

İbn Sînâ. eş-Şifâ/el-İlâhiyyât I. thk. Georges C. Anawati ve Saîd Zâyid. Kahire, 1960.

––––––––. Kitâbu’ş-Şifâ: Metafizik I, çev. Ömer Türker ve Ekrem Demirli. İstanbul: Litera Yayınları, 2005.

––––––––. eş-Şifâ/el-Mantık: el-Medhal. thk. İbrahim Medkûr, Georges C. Anawati, Mahmûd el-Hudayrî 
ve Fuâd el-Ehvânî. Kahire, 1952.

––––––––. Mantığa Giriş. çev. Ö. Türker. İstanbul: Litera Yayınları, 2006.

––––––––. Kitâbu’n-Necât. ed. Muhammed Takî Dânişpejûh. Tahran: İntişârât-ı Dânişgâh-i Tahrân, 
1364/1985.

Kaukua, Jari. “I‘tibārī Concepts in Suhrawardī: The Case of Substance”, Oriens 48 (2020): 40-66.

Koca, M. Ali. Seyyid Şerîf Cürcânî’de Nefsin Mahiyeti ve Bilgi Teorisi. İstanbul: İstanbul 29 Mayıs Üniversi-
tesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora tezi, 2023.

Kuşçu, Ali, Şerhu Tecrîdi’l-‘akâid, thk. Muhammed ez-Zâri‘î er-Rızâî, Mektebetü Râid, Kum: 1393.



NAZARİYAT

44

Kutbüddin er-Râzî. Risâle fî Tahkîki’l-Külliyyât: Tümeller Risâlesi ve Şerhleri. haz. Ömer Türker. İstanbul: 
Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2013.

––––––––. Şerhu’l-Metâli. thk. Usame es-Sâ‘îdî. Kum: Zevi’l-Kurbâ, 1395.

Nakanishi, Yuri, “Post-Avicennian Controversy over the Problem of Universals: Sa‘daddīn at-Taftāzānī 
(d. 1389/90) and Šamsaddīn al-Fanārī (d. 1431) on the Reality of Existence”, in Islamic Philosophy 
from the 12th to the 14th Century, ed. by Abdelkader Al Ghouz, Göttingen, Germany: Bonn Univer-
sity Press, 2018, pp. 357-74.

Şemseddin el-Fenârî, Misbâhu’l-üns beyne’l-ma‘kûl ve’l-meşhûd fî şerhi Miftâhi gaybi’l-cem‘ ve’l-vücûd, 
Tahran: 1323.

Türker, Ömer. “Urmevî’nin Nesnelciliği İle Kutbüddin er-Râzî’nin ve Cürcânî’nin Öznelciliği Arasında 
Tabiî Küllînin Varlığı Sorunu”. yakında yayımlanacak makale. 

Üçer, İbrahim Halil. “Gerçekçiliğin Dönüşümü: İbn Sînâcı Felsefede Tümellerin Ontolojisi ve Kutbüddin 
er-Râzî’nin Zihnî Misaller Teorisi Üzerine”. Nazariyat 6/2 (2020): 23-66.

Wisnovsky, Robert. “Essence and Existence. Thirteenth-Century Perspectives in Arabic-Islamic Philo-
sophy and Theology”. The Arabic, Hebrew and Latin Receptions of Avicenna’s Metaphysics, ed. Dag 
Nikolaus Hasse ve Amos Bertolacci. 123-152. Berlin: De Gruyter: 2012.


