
Ali Kuşçu’da Dil Felsefesi:
Dilsel Varlığın Metafizik İlkesi Üzerine*

Abdullah Yıldırım**

Öz: Mütekaddim İslâm düşüncesinde dil, mantık ve hususen fıkıh usûlü gibi bilim geleneklerinde çoğunlukla do-
laylı bir mesele olarak incelenen vaz‘ olgusu, Adudüddin el-Îcî’nin er-Risâletü’l-vaz‘iyye’de gündeme getirdiği müp-
hem lafızlar tartışması ve takip eden metinlerle bağımsız bir literatüre dönüşmüştür. Söz konusu literatürün parçası 
olarak Unkûdü’z-zevâhir’in ilk bölümünde Ali Kuşçu, vaz‘ olgusunu ve genel sorunlarını incelemiş, tevarüs ettiği 
yaklaşık bir asırlık birikimi oldukça sistematik biçimde ve zenginleştirerek yeniden ifade etmiş, ayrıca vaz‘ olgusunu 
incelemenin temel konusu haline getirmek suretiyle mesâili yeni bir terkibe sokmuştur. Bu çerçevede müellif, önce-
ki literatürden farklı olarak, vaz‘ bilgisini ilmü metni’l-luganın ilkeleri şeklinde konumlandırır. Müfret lafızların tikel 
vaz‘ ve delâlet bilgisini tespit eden disiplin olarak metnü’l-luga, dilsel varlığın maddi esasını teşkil eder. Bu anlamda 
Kuşçu esasen dilsel varlığın felsefî temellerini soruşturmuş olmaktadır. Makalede, Kuşçu’nun vaz‘ bilgisini met-
nü’l-luganın ilkesi şeklinde konumlandırmasından hareket edilerek, vaz‘ olgusu dilsel varlığın ve delâletin metafizik 
ilkesi şeklinde yorumlanmıştır. Bu kapsamda öncelikle mutlak vaz‘ olgusuyla metnü’l-luga arasındaki tümel-tikel 
irtibatına temas edilmiş, akabinde delâletin tarafları olarak lafız ve mana unsurlarının vaz‘ olgusuyla belirginleştiği 
ve dilin parçası haline geldiği vurgulanmış ve son olarak tüm dilsel kullanımların vaz‘ olgusunun uzantısı (fer‘) 
olduğuna işaret edilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Ali Kuşçu, Dil Felsefesi, Delâlet, Vaz‘u’l-luga, Metnü’l-luga 

Abstract: In early Islamic thought, the phenomenon of wad‘, which is mostly studied as an indirect issue in scien-
tific traditions such as language, logic and especially uṣūl al-fiḳh, has turned into an independent literature with the 
discussion of ambiguous words (al-alfāẓ al-mubhama) that ‘Adud al-Din al-Īji ̄brought to the agenda in al-Risālah 
al-waḍʿiyyah and the subsequent texts. As a part of that literature in the first chapter of ʿUnqūd al-zawāhir, ʿAli ̄Qushji ̄
examined the phenomenon of wad‘ and its general problems and re-expressed the accumulated knowledge of nearly 
a century he inherited in a very systematic manner and enriched. Also he made the phenomenon of wad‘ the main 
subject of examination, thereby reorganized the issues into a new composition. In this context, unlike the previous 
works, the author positions the science of wad‘ as the principles of ʿIlm matn al-lugha. As the discipline that de-
termines the particular acts of designation (waḍʿ) and signification (dalāla) of singular expressions, matn al-lugha 
constitutes the material foundation of linguistic existence. In this sense, Qushji ̄is essentially engaged in an inquiry 
into the philosophical foundations of linguistic being. In the article, based on Qushji’̄s positioning of wad‘ knowledge 
as the principle of matn al-lugha, the phenomenon of wad‘ is interpreted as the metaphysical principle of linguistic 
existence and signification. In this context, first of all, the universal-particular connection between the absolute phe-
nomenon of wad‘ and matn al-lugha was touched upon, and then it was emphasized that the elements of wording 
and meaning, as the parties of the signification, became clear with the phenomenon of wad‘ and became part of the 
language and finally it has been indicated that all linguistic usages are extensions of the phenomenon of wad‘.

Key Words: ʿAli ̄Qushji,̄ Philosophy of Language, Signification, Wad‘ al-Lugha, Lexicology  

*	 Bu makale, “Vaz İlmi ve Unkûdu’z-zevâhir/Ali Kuçu (İnceleme-Değerlendirme)” başlıklı yüksek lisans tezinin bazı başlıkları geliştirilerek 
ve yeniden düzenlenerek telif edilmiştir. Makalenin yazımına değerli tavsiyeleriyle katkı sağlayan Prof. Dr. İhsan Fazlıoğlu’na, makalenin 
anonim hakemlerine, ayrıca dergi editörüne ve yardımcılarına teşekkür ederim.

**	 Dr. Öğretim Üyesi. İstanbul Medeniyet Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Arap Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı. 
	 İletişim: abdyld@gmail.com

 

Yıldırım, Abdullah. “Ali Kuşçu’da Dil Felsefesi: Dilsel Varlığın 
Metafizik İlkesi Üzerine”, Nazariyat 11/1 (Nisan 2025): 1-25.

Atıf©dx.doi.org/10.12658/Nazariyat.11.1.M0254DOI

https://orcid.org/0000-0002-1915-4662

Makale Geliş Tarihi: 24 Haziran 2024 20 Ocak 2025Makale Kabul Tarihi:



NAZARİYAT

2

1. Giriş

Ali Kuşçu (ö. 879/1474), on beşinci asır İslâm bilimi ve düşüncesinin en meşhur ve etkin 
simalarından biridir. Semerkant’ta başlayan entelektüel biyografisi Kirman, Herat ve Teb-
riz gibi şehirlerden geçerek İstanbul’da son bulur.1 Tüm bu süreç boyunca müellif; etkisi 
siyasi sınırları aşan, aklî ve naklî bilimlerde yetkin, çok yönlü bir âlim profili çizer. Kuşçu, 
Mâverâünnehir ve İran coğrafyasında tahsil ettiği ve geliştirdiği bilimsel birikimi yeni bir 
terkiple İstanbul’a aktarmış, çalışmalarında genel anlamda Aristotelesçi ilkeleri reddedip 
kelamcı bir çizgi takip etmiştir.2 Bu çerçevede müellifin Osmanlı düşüncesinde özellikle 
matematik ve astronomi bilimlerinin gelişmesi konusunda derin ve kalıcı bir etki bırak-
tığı söylenebilir. Fazlıoğlu bu etkiyi, Dâvûd-i  Kayserî (ö. 751/1350) ile Molla Fenârî’nin (ö. 
834/1431) temsil ettiği ve daha önce Osmanlı düşüncesine yerleştirdikleri irfânî-kelâmî çiz-
giye, riyâzî-kelâmî çizginin katılması şeklinde özetler.3 

Öte yandan bu parlak bilim kariyerinin nispeten daha az bilinen ancak gittikçe daha 
fazla araştırmaya konu olan diğer unsurları; kelam, fıkıh usûlü ve tefsir gibi dinî ilimler4 

1	 Kuşçu’nun entelektüel biyografisi ve eserlerinin ayrıntıları için bkz. Süheyl Ünver, Türk Pozitif 
İlimler Tarihinden Bir Bahis: Ali Kuşci-Hayatı ve Eserleri (İstanbul: İstanbul Üniversitesi Fen Fa-
kültesi, 1948);  Muammer Dizer, Ali Kuşçu (Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 1988); 
İhsan Fazlıoğlu, “Ali Kuşçu (Qushji, Abu al-Qasim Ala al-Din Ali ibn Muhammad Qushji-zade)”, 
Encyclopedia of Ottoman Empire, ed. Gabor Agoston - Bruce Masters (New York: Facts on File, 
2009); Yavuz Unat, Ali Kuşçu: Çağını Aşan Bilim İnsanı (İstanbul: Kaynak Yayınları, 2009); İhsan 
Fazlıoğlu, “Ali Kuşçu”, İslam Düşünce Atlası (Konya: Konya Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayınları, 
2017), 2/792-796; Hasan Umut, Theoretical Astronomy in the Early Modern Ottoman Empire: ʿAlī 
al-Qūshjī’s Al-Risāla al-Fatḥiyya (Montreal: McGill University, Doktora Tezi, 2019), 7-112.

2	 Fazlıoğlu, “Ali Kuşçu”, 2/793.
3	 Fazlıoğlu, “Ali Kuşçu”, 2/793-794.
4	 Son yıllarda Türkiye’de müellifin dinî ilimler alanındaki eser ve görüşleri üzerine yapılan araş-

tırmalardan bazıları şunlardır: Hasan Özer, “Ali Kuşçu ve ‘Hâşiye ‘Ale’t-Telvîh’ Adlı Eseri”, İslam 
Hukuku Araştırmaları Dergisi 13 (2009), 361-392; Mehmet Fatih Soysal, Ali Kuşçu’nun Şerhu Tec-
rîdi’l-Kelâm’ından Usûl-i Selâse Konularının Tahkiki ve İlâhiyat Meselelerinin Tahlili (İstanbul: 
Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014); Muhammed Osman Doğan, 
Tecrîdü’l-itikâd Şârihlerinde İmâmet: İsfahanî ve Ali Kuşçu Örneği (İstanbul: İstanbul 29 Mayıs Üni-
versitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018); Engin Erdem, “Ali Kuşçu: Zorunlu 
Varlık’ın Zorunluluğu Üzerine Bir Tartışma”, Uluslararası 14. ve 15. Yüzyıl İslam Düşüncesinde Fel-
sefe, Kelam ve Tasavvuf Sempozyumu Bildirileri (Ankara: Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Ya-
yınları, 2020), 91-98; Necmettin Pehlivan, “Bir Âdâbu’l-Bahs ve’l-Munâzara Uygulaması Olarak Ali 
Kuşçu (ö. 879/1474)’nun Şerhu Tecrîdi’l-Kelâm (= eş-Şerhu’l-Cedîd)’i”, Uluslararası 14. ve 15. Yüzyıl 
İslam Düşüncesinde Felsefe, Kelam ve Tasavvuf Sempozyumu Bildirileri (Ankara: Ankara Yıldırım 
Beyazıt Üniversitesi Yayınları, 2020), 172-193; Fevzi Yiğit, “Ali Kuşçu’nun İllet ve Malul Hakkındaki 
Görüşleri”, Uluslararası 14. ve 15. Yüzyıl İslam Düşüncesinde Felsefe, Kelam ve Tasavvuf Sempozyumu 
Bildirileri (Ankara: Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Yayınları, 2020), 119-133; Özkan Tekin, “Ali 



Abdullah Yıldırım, Ali Kuşçu’da Dil Felsefesi: Dilsel Varlığın Metafizik İlkesi Üzerine

3

ile bâhusus Arap dilbilimi ve felsefesidir.5 Müellifin bu kapsamdaki en önemli ve 
hacimli çalışmasının, İstanbul’da Sultan II. Mehmed’in (1444-1446, 1451-1481) talebi 
üzerine6 telif ettiği Unkûdü’z-zevâhir7 olduğu bilinmektedir. Bunun dışında müellifin 
Farsça kaleme aldığı Şerhü’ş-Şâfiye8 ve Seyyid Şerif ’in hamd kavramına ilişkin açıkla-
malarını değerlendirdiği çalışması Risâle fi’l-hamd9 ile Risâletü’l-isti‘âre10 ve Risâletü 
“Mâ ene kültü” 11 gibi belâgat bilimlerinin çeşitli meselelerini incelediği başka metin-
leri de vardır.12 Öte yandan dil düşüncesi söz konusu olduğunda, Kuşçu’nun içeriği 

Kuşçu’nun Şerhu Tecrîdi’l-Kelâm’ının Kelâm İlmi Açısından Önemi”, Orta Asya’dan Anadolu’ya İl-
min Yolculuğu (Karabük: Karabük Üniversitesi Yayınları, 2021), 805-818;  Mehmet Çiçek, Müfessir 
Olarak Ali Kuşçu (İstanbul: İSAM Yayınları, 2021). 

5	 Kuşçu’nun özel olarak dilbilim metinlerinin dökümü ve bazı hatalı nispetlerin tashihi için bkz. 
Musa Alp, Arap Dili ve Belağatı Açısından Ali Kuşçu ve Unkûdü’z-zevâhir fi nazmi’l-cevâhir Adlı Eseri 
(İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi, Doktora Tezi, 2006), 32-47. Ayrıca bkz. Musa Alp, “Arap Dilinde 
Telif Edilmiş ‘el-İfsah’ Adlı Eserin Aidiyet Problemi, Kaynakları, İçeriği ve Değerlendirilmesi”, Çu-
kurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/2 (2010), 87-110.

6	 Müellif Unkûd’un girişinde bu durumu açık biçimde belirtir. İlgili ifadeler için bkz. Ali Kuşçu, 
Unkûdü’z-zevâhir fi’s-sarf, thk. Ahmed Afîfî (Kahire: Matbaatü Dâri’l-Kütübi’l-Mısriyye, 2001), 163-
164. 

7	 Elimizde Unkûdü’z-zevâhir’in yalnızca Ahmed Afîfî tarafından yapılan tahkikli neşri (Kahire, 
2001) bulunmaktadır. Ancak bu çalışmada eserin İstanbul’daki nüshaları görülmemiştir. Ayrıca 
metnin çeşitli zaafları söz konusudur. Bu nedenle eserin Müftîzâde şerhiyle (Müftîzâde Abdürra-
him, Şerhu Unkûdi’z-zevâhir, ts.) birlikte yeniden tahkiki lüzumlu görülmektedir. Konu hakkında 
bir değerlendirme için bkz. Alp, Ali Kuşçu ve Unkûdü’z-zevâhir, 36-38.        

8	 Alp, Ali Kuşçu ve Unkûdü’z-zevâhir, 40-41.
9	 Alp, Ali Kuşçu ve Unkûdü’z-zevâhir, 282-291. 
10	 Musa Yıldız, Ali Kuşçu ve İstiare Risalesi (Ankara: Türk Dil Kurumu, 2020). Ayrıca bkz. Murat Sula, 

Trabzon İl Halk Kütüphanesi’ndeki Arap Dili ve Belâğati Alanındaki Yazmalar ve Ali Kuşçu’nun Risâ-
le fi’l-mecâz ve’l-isti’âresi’nin Edisyon Kritiği (İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 
2000).

11	 Sedat Şensoy, Mâ Ene Kultu Risâleleri: Tahkik ve İnceleme (Konya: Aybil Yayınları, 2013). Ayrıca bkz. 
Musa Alp, “Ali Kuşçu’nun Takdîmu’l-Musned İleyh (Mâ Ene Kultu) Risalesi: Tahkik ve Araştırma”, 
Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (ÇÜİFD) 7/2 (Haziran 2007), 147-168.

12	 Burada sayılanlar dışında, yazma eser kütüphanelerinde Kuşçu’ya nispet edilen iki risâle daha var-
dır. Her ikisi de Arap dilbilimi kapsamındaki bu çalışmalardan birincisi Risâle fî vaz‘i’l-müfredât, 
diğeri ise Risâle fî tahkîki lâmi’t-tarîf başlığını taşımaktadır. [İlgili metinler için bkz. Abdullah Yıldı-
rım, “Ali Kuşçu ve Risâle fi Vaz‘i’l-Müfredât’ı”, İslâm Araştırmaları Dergisi 19 (2008), 63-86; Ali Kuş-
çu, Risâle fî tahkiki lâmi’t-tarîf (İstanbul: Köprülü Kütüphanesi, Fazıl Ahmed Paşa, 1593/21), 214a; 
a.mlf., Risâle fî tahkiki lâmi’t-tarîf (İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Reşid Efendi, 1032/39)]. 
Ancak son dönem okumalarımız bu çalışmaların bağımsız risâleler olmadığını, bilakis müelli-
fin Keşşâf hâşiyesinin parçası olduğunu göstermiştir. İlgili yerler için bkz. Ali Kuşçu, Hâşiyetü Alî 
el-Kuşcî alâ Şerhi’l-Keşşâf li’t-Teftâzânî, thk. Mehmet Çiçek (İstanbul: İSAM Yayınları, 2021), 105-
106; 123-126. Konuyla ilgili değerlendirme için bkz. Abdullah Yıldırım, Ali Kuşçu ve Unkûdü’z-Zevâ-
hir - Dil ile Anlam (İstanbul: Ketebe Yayınları, 2024), 27-28.



NAZARİYAT

4

bakımından dikkate alınması gereken diğer eserleri; Keşşâf şerhi (Teftâzânî) hâşiye-
si13, Tecrîdü’l-i‘tikâd (Tûsî) şerhi14 ve Telvîh (Teftâzânî) hâşiyesi15 şeklinde sıralanabilir. 
Genel düşünce yapısındaki kelamcı çizgi dışında, çalışmaları muhteva ve nazarî yak-
laşım bakımından dikkate alındığında, Kuşçu’nun hissedilir biçimde Teftâzânîci bir 
tutum benimsediği görülmektedir.16 

Arap dilbilimi ve felsefesi alanında yaptığı çalışmalara baktığımızda Kuşçu’nun 
en önemli ve temel esrinin Unkûd olduğu konusunda kuşku yoktur. Eser bir mu-
kaddime ve üç bölümden oluşmaktadır. Mukaddimede, parçanın bütüne önceliği 
fikrinden yola çıkan müellif, çok sayıda unsurdan meydana gelen bir terkip/bütün 
oluşturmak isteyen kişinin, öncelikle bu terkibin parçalarını yani maddesini tahsil 
etmesi gerektiğini söyler.17 Sözün (kelam) bir terkip/bütün olduğunu hatırladığımız-
da, zorunlu olarak Arap dilindeki söz varlığının maddesinin ne olduğu ve nasıl tahsil 
edileceği sorusuyla karşı karşıya kalırız. Sorunun cevabı açıktır: İster konuşma ister 
yazı formunda olsun, söz olgusunun (kelam) maddesi Arap dilidir (İnne mevâd-
de’l-kelâm, el-lügâtü’l-Arabiyye ve’l-kelimâtü’l-edebiyye).18 Şu halde nitelikli bir söz 
oluşturmak isteyen kimse zorunlu olarak, sözün maddesini oluşturan bu unsurların 
hem içerik (kök harfleri) hem de form (sîga) bakımından sıhhati ve kalitesine vakıf 
olmalıdır. Müellif devamında, sözü oluşturan unsurların maddesine ilişkin bilginin 

13	 Ali Kuşçu, Hâşiyetü Alî el-Kuşcî alâ Şerhi’l-Keşşâf li’t-Teftâzânî, thk. Mehmet Çiçek (İstanbul: İSAM 
Yayınları, 2021). 

14	 Alâeddin Ali b. Muhammed el-Kuşcî, Şerhu Tecrîdi’l-akâid, 1-4, thk. Muhammed Hüseyin ez-Zirâî 
er-Rızâyî (Kum: İntişârât-ı Râid, 1393).

15	 Ali Kuşçu, Hâşiye ‘ale’t-Telvîh, “Ali Kuşçu ve ‘Hâşiye ‘Ale’t-Telvîh’ Adlı Eseri”, thk. Hasan Özer, İslam 
Hukuku Araştırmaları Dergisi 13 (2009), 361-392.

16	 Bu görüşü destekleyen çeşitli tarihsel veriler söz konusudur. Öncelikle Kuşçu’nun Keşşâf ve Tel-
vîh hâşiyeleri ile Mutavvel’in ilgili pasajından hareketle telif ettiği Risâletu Mâ Ene Kultu gibi me-
tinleri doğrudan Teftâzânî’nin eserleri üzerine yapılan çalışmalardır. Bu durum kuşkusuz hususi 
bir tercihi yansıtır. Öte yandan genel olarak eserlerinin içeriğine bakıldığında Kuşçu’nun pek çok 
meselede Teftâzânî gibi düşündüğü, onun görüşlerini tahkik etmeye ve Seyyid Şerif gibi âlimle-
rin eleştirileri karşısında savunmaya çalıştığı görülür. [Bu durumu gösteren örnek bir mesele için 
bkz. Abdullah Yıldırım, “Zımnî Vaz‘ın İmkânı: Dilde Gösteren ve Gösterilen Aynı Şey Olabilir mi? 
Taşköprülüzâde Ahmed Efendi’nin Nüzhetü’l-elhâz fî ademi vaz‘i’l-elfâz li’l-elfâz’ı Bağlamında Bir 
Değerlendirme”, İslam Tetkikleri Dergisi 11/2 (Eylül 2021), 603-638]. Ayrıca İstanbul’a ilk geldiğin-
de Hocazâde Muslihuddin (ö. 893/1488) ile yaşadığı diyalogda müellif, Teftâzânî ve Seyyid Şerif 
arasındaki meşhur istiare tartışmasında Teftâzânî’yi haklı bulduğunu açıkça ifade etmiştir. İlgili 
anekdot için bkz. Taşköprülüzâde Ahmed Efendi, eş-Şekâiku’n-Nu’mâniyye fî ulemâi’d-devleti’l-Os-
mâniyye, thk. Ahmed Suphi Fırat (İstanbul: İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi, 1985), 161.  

17	 Kuşçu, Unkûd, 161. 
18	 Kuşçu, Unkûd, 162.



Abdullah Yıldırım, Ali Kuşçu’da Dil Felsefesi: Dilsel Varlığın Metafizik İlkesi Üzerine

5

-dilin kelime ve söz varlığını kayıt altına alan disiplin olarak- metnü’l-luga, sûretine 
ilişkin bilginin ise iştikak ve sarf bilimleri ile elde edileceğini, bu nedenle ilim tahsili-
ne başlayan bir kişinin öncelikle bu üç alana odaklanması gerektiğini söyler.19 Nitekim 
Unkûdü’z-zevâhir, bu bilim dallarını içerecek şekilde üç bölümden20 oluşmaktadır. 
Metnin ikinci ve üçüncü bölümlerinde -mukaddimede vadedildiği üzere- sırasıyla 
iştikak ve sarf bilimleri yer alır. Ancak birinci bölüm, beklendiği gibi metnü’l-lugaya 
ayrılmış değildir. Müellif bu durumun sebebini, dilsel varlık alanının maddi unsur-
larını yani isim-fiil-harf şeklindeki anlamlı lafızları tespit ve izah eden çok sayıda ve 
doyurucu nitelikte lugat eserinin zaten mevcut bulunduğu şeklinde açıklar. Ancak 
bu alanın, müfret lafızların madde ve sûret bilgisinin dayanağını teşkil eden ve fakat 
lugat kitapları tarafından ihmal edilen bir takım ilke ve esasları vardır (ve’ktasartü 
min zâlike’l-fen alâ tahkîki mebâdi mühimme ühmilet fî kütübi’l-luga mevkûfetün 
aleyhâ ma‘rifetü’s-sîga).21 Kuşçu’nun burada kast ettiği şey, Adudüddîn el-Îcî’nin (ö. 
756/1355) er-Risâletü’l-vaz‘iyye’si ile başlayan literatürün temel kavramı ve meselesi 
olarak vaz‘ olgusu ve genel sorunlarıdır. İşte müellif, birinci bölümde bir bütün olarak 
Arap dilinin müfret unsurlarını tespit yerine, vaz‘ bilgisi olarak ifade edebileceğimiz 
ve süreç içinde bağımsız bir bilim olarak (ilmü’l-vaz‘) tanımlanıp tedvin edilen  bu 
ilke ve esasları (mebâdiü ilmi metni’l-luga) inceler. Esasen bu, dilsel varlık alanının 
temellerini felsefî olarak soruşturmak, diğer bir deyişle dil felsefesi22 yapmak demek-

19	 Kuşçu, Unkûd, 162.
20	 Yukarıda belirttiğimiz üzere Unkûd bir mukaddime ve üç bölümden oluşmaktadır. Esasen mü-

ellif başlangıçta Unkûd’u Arap dilbilimini teşkil eden tüm bilim dallarını içerecek şekilde on iki 
bölümlük bir metin şeklinde tasarlamış, ancak daha sonra bu niyetinden vazgeçip üç bölümle ye-
tinmiştir. Konu hakkında bir değerlendirme için bkz. Yıldırım, Ali Kuşçu ve Unkûdü’z-Zevâhir - Dil 
ile Anlam, 30-31.

21	 Kuşçu, Unkûd, 164.
22	 Burada dil felsefesi derken kast edilen, kelimenin en geniş anlamında, dilin/dile ilişkin kimi ol-

guların felsefî olarak incelenmesidir. Bu çerçevede Kuşçu’nun dilsel varlığın ve delâletin ilkesine 
yönelik sorusu kuşkusuz dil felsefesi kapsamındadır. Bilindiği üzere “dil felsefesi” (philosophy of 
language) terimi genel olarak, bilgi yahut ahlak felsefesi örneklerinde olduğu gibi, felsefenin bir alt 
başlığına gönderimde bulunur. Dilbilimden farklı olarak bu inceleme alanında; dilin varlığı ve ya-
pısı, dil-düşünce ve dil-dünya ilişkisi, dilin kullanımı, anlamın doğası, gönderge vb. pek çok sorun 
tartışılır. Öte yandan “dilbilimsel felsefe” yahut “analitik felsefe” (linguistic philosophy) ise, felse-
fenin müstakil bir problem alanı olmayıp felsefi sorunları çözmede kullanılan bir yöntem yahut 
bir düşünce akımı ve felsefe yapma biçimidir. Kendi içinde farklı yaklaşım şekilleri barındırmakla 
birlikte temelde dilsel ifadelerin analizine dayanan analitik felsefe, yirminci yüzyılın başlarında 
özellikle Gottlob Frege (ö. 1915) ve Bertrand Russell’ın (ö. 1970) çalışmalarıyla belirginleşmeye baş-
lamış ve büyük oranda Anglosakson filozoflarca geliştirilmişţir. Analitik felsefe geleneği, ortaya 
çıkış ve teşekkül sürecinde yoğun biçimde dil, anlam ve mantık eksenli felsefi problemleri ele 
almıştır. Bu nedenle akademik söylemde “dil felsefesi” terimi ile kimi zaman, modern bir felsefe 



NAZARİYAT

6

tir. Bu genel tespitten hareketle, makalede vaz‘ bilgisinin Kuşçu’nun ortaya koyduğu 
şekliyle metnü’l-luganın dolayısıyla da bir varlık alanı olarak dilin ilkesi olmasının 
mahiyeti ve anlamı üzerinde durulacaktır. İlkesi soruşturulan şey metnü’l-luga oldu-
ğundan, öncelikle genel bir çerçeve içinde Kuşçu’nun metnü’l-luga ile ne kast ettiği 
ortaya konacak, ardından söz konusu ilke oluşun anlamına geçilecektir.     

2. İlmü’l-edebin Tasnifi Bağlamında Dil ve Dilsel Delâlet

Kuşçu Unkûd’un girişinde ilmü’l-edeb şeklinde adlandırılan Arap dilbiliminin (il-
mü’l-Arabiyye) ne olduğunu tanımlar ve bu başlık altındaki bilim dallarını konuları 
bakımından tasnif eder. Esasen bu tanım ve tasnif denemesi önemli ölçüde Seyyid 
Şerif ’in Miftâhu’l-ulûm şerhindeki açıklamalarının23 aktarımından ibarettir. Buna 
göre ilmü’l-edeb; Arap kelamında lafız ve yazı bakımından hata yapmaktan kendi-
si sayesinde sakınılan konuların bilgisidir (İ‘lem enne ilme’l-Arabiyye el-müsemmâ 
bi-ilmi’l-edeb ilmün bi-umûrin yuktederu bi’l-vukûfi aleyhâ ale’l-ihtirâzi ani’l-haleli 
fî kelami’l-Arab lafzen ve hatten).24 Zemahşerî (ö. 538/1144) bu bilimleri on iki25 tür 
şeklinde listelemiş26, Sekkâkî (ö. 626/1229) Miftâh’ın içeriğini edebin zorunlu gördüğü 

yapma biçimi olarak analitik felsefe ve bu literatürü oluşturan meseleler kast edilir. Böylece teri-
min anlam alanı, sözü edilen modern tecrübe ile sınırlandırılmış olur. Halbuki coğrafi-tarihsel ve 
kültürel bağlamından bağımsız olarak dil felsefesi, dile ilişkin tüm felsefi soru ve analizleri içerir ve 
bu anlamıyla genel felsefe ve düşünce tarihiyle yaşıttır. Konu hakkında bilgi ve değerlendirme için 
bkz. Bryan Magee, Yeni Düşün Adamları (Dil Felsefesi - John Searle İle Söyleşi), çev. ed. Mete Tunçay 
(İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2004), 238-239; Hans-Johann Glock, Analitik Felsefe 
Nedir?, çev. Osman Baran Kaplan (İstanbul: alBaraka Yayınları, 2021), 95; Atakan Altınörs, Dil Fel-
sefesine Giriş (İstanbul: İnkılâp, 2003), 46-53; Atakan Altınörs, 50 Soruda Dil Felsefesi (İstanbul: 7 
Renk Basım Yayım, 2012), 19-20. 

23	 İlgili açıklamalar için bkz. Yüksel Çelik, es-Seyyid eş-Şerîf el-Cürcânî’nin «el-Misbâh fî Şerh el-Miftâh» Adlı 
Eserinin Tahkik ve Tahlili Edisyon Kritik (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Doktora Tezi, 2009), 8-9.

24	 Cürcânî, el-Misbâh, 8; Kuşçu, Unkûd, 165.
25	 Zemahşerî ve takipçilerinden farklı olarak İbnü’l-Ekfânî (ö. 749/1348) ilmü’l-edebin on tür oldu-

ğunu söyler. İlgili açıklamalar için bkz. Muhammed b. İbrâhîm b. Sâid el-Ensârî İbnü’l-Ekfânî, İr-
şâdü’l-kâsıd ilâ esne’l-makâsıd fî envâi’l-ulûm, thk. Abdülmün‘im Muhammed Ömer (Kahire: Dâ-
rü’l-Fikri’l-Arabî, 1990), 109.   

26	 Zemahşerî el-Kustâs’ın girişinde Arap dili ve edebiyatı bilimlerinin (el-‘ulûmü’l-edebiyye) top-
lamda on iki tür olduğunu belirtir. Müellif bu kapsamda sırayla şu disiplinlere yer verir: Lugat, 
sarf (ebniye), iştikak, nahiv (irab), meânî, beyan, aruz, kavâfî, inşâ-ı nesir, karz-ı şiir, ilm-i kitabet 
ve muhâdarât. İlgili açıklama için bkz. Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer Zemahşerî, el-Kustâs fî il-
mi’l-‘arûz, thk. Fahreddin Kabâve (Beyrut: Mektebetü’l-Meârif, 1989), 15-16. 



Abdullah Yıldırım, Ali Kuşçu’da Dil Felsefesi: Dilsel Varlığın Metafizik İlkesi Üzerine

7

türleriyle sınırlı tutmuş27, Seyyid Şerif (ö. 816/1413) ise söz konusu hatadan sakınma 
amacı bakımından bu bilim dalları arasında usûl ve fürû‘ şeklinde bir ayrıma gitmiş-
tir.28 Buna göre temel bilim dallarındaki (usûl) inceleme müfret yahut mürekkep la-
fızları konu edinir. Müfret lafızlara yönelik inceleme lafzın cevheri ve maddesi ba-
kımından olursa lugat (sözcükbilim/leksikoloji), sureti ve heyeti bakımından olursa 
sarf (biçimbilim/morfoloji) bilimi adını alır. Eğer yapılan inceleme madde ve suret 
değil de asıl ve uzantı olmak bakımından lafızlar arası bağlantıya ilişkin olursa buna 
iştikak denir. Mürekkep lafızlar ise mutlak yahut vezinli olmak bakımından ele alı-
nır. Mürekkep lafızlar mutlak olarak ele alındığında yapılan inceleme terkibin yapısı 
(heyet) ve temel manayı (aslü’l-mana) ifade etmesi bakımından olursa nahiv bilimi 
(sözdizimi/sentaks) olur. Böyle değil de temel mananın dışında, belirli bir bağlamda 
açığa çıkan ikincil anlamların ifadesi bakımından olursa meânî ve mürekkep lafız-
daki terkibin ikincil manaları ifadedeki açıklık dereceleri bakımından olursa beyan 
bilimi adını alır (belâgat/retorik). Mürekkep lafızlar vezinli şekilde incelendiklerinde 
söz konusu inceleme vezin (arûz) ya da beyit sonlarını (kâfiye) konu edinir. Böylece 
ilmü’l-edebin usûl kısmı toplamda sekiz bilim olarak tasnif edilmiş olur. Fürû‘ kıs-
mında yer alan hat, karz-ı şiir, mektup ve hutbe gibi türleri içeren inşâ-ı nesir ve ta-
rihin de parçası olduğu muhâdarât şeklindeki dört disiplin ile ilmü’l-edeb toplamda 
on iki türe ulaşır.29 Kuşçu, ilmü’l-edebin tanımı ve tasnifi meselesini Seyyid Şerif ’in 
Miftâh şerhinden aktardıktan sonra iştikakın sarftan bağımsız bir bilim olup olma-
dığı, arûz-kâfiye, muhâdarât ve hat gibi disiplinlerin niçin ilmü’l-edebin parçası sayıl-
dığı ve bedî‘ sanatların ilmü’l-edeb tasnifine nasıl ekleneceği gibi meseleler hakkında 
değerlendirmelerde bulunur.30 

27	 Ebû Ya’kûb Yusuf b. Muhammed Sekkâkî, Miftâhu’l-ulûm, thk. Abdülhamid Hindâvî (Beyrut: Dâ-
rü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2000), 37.

28	 Seyyid Şerif ’in ilmü’l-edeb bağlamındaki bu ayrımı esasen Miftâh’taki edeb tasavvuruna bağlıdır. 
Sekkâkî edeb kavramının nazarî bir inceleme ve bir suret araştırması olarak tasavvur etmektedir. 
Bu çerçevede temel kaygısı, edeb türlerini bağımsız birer disiplin olarak tedvin etmekten ibarettir. 
Nitekim müellif, Miftâh’ın içeriğini bu esasa göre şekillendirmiş, kelimeye yönelik inceleme çer-
çevesinde ele alınması beklenen lugat bilimine ve Seyyid Şerif ’in fürû‘ kısmında sıraladığı diğer 
disiplinlere eserinde bu nedenle yer vermemiştir. Konu hakkında bir değerlendirme için bkz. Ab-
dullah Yıldırım, “Miftâhu’l-Ulûm’da İlmü’l-Edeb Kavrayışı”, İhya Uluslararası İslam Araştırmaları 
Dergisi 8/2 (Temmuz 2022), 877-882, 885-891.

29	 Seyyid Şerif, mezkûr tasnifte yer almayan ancak belâgat biliminin özellikle Kazvînî sonrası tari-
hinde bağımsız bir bilim olarak tasnif edildiğini bildiğimiz bedî‘ sanatların mütekaddim âlimler 
-bu bağlamda özellikle Zemahşerî- tarafından bağımsız bir bilim değil ve fakat meânî ve beyan 
bilimlerinin eki (zeyl) olarak görüldüğünü söyler. Cürcânî, el-Misbâh, 8-9; Kuşçu, Unkûd, 166.

30	 Kuşçu, Unkûd, 166-168.



NAZARİYAT

8

Yukarıdaki resme genel olarak bakıldığında ilmü’l-edebi oluşturan her bilim da-
lının esasen dilsel varlık alanındaki belirli bir mevcudu, diğer bir deyişle bu varlığın 
belirli bir yönünü inceleme konusu yaptığı söylenebilir. Buna göre lugat maddenin, 
sarf ise formun delâleti cihetinden müfret lafızların; nahiv ilk anlamlara, meânî ve be-
yan gibi disiplinler ise belirli bir bağlamda açığa çıkan ikincil anlamlara delâlet cihe-
tinden mürekkep lafızların vb. teorisidir. Tüm bu çalışmaları mümkün ve anlamlı kı-
lan şey ise dilin, dış varlık ve zihin dışında bağımsız bir varlık düzlemi teşkil etmesidir. 
Bu da kuşkusuz, lafız ile mana arasında bir nispet olarak gerçekleşen dilsel delâletin 
varlığına bağlıdır. Nitekim ilmü’l-edebin tasnifi bize, her bilim dalının dilsel delâletin 
çeşitli düzeylerdeki sonuçlarını incelediğini göstermektedir. Bununla birlikte lugat 
ile ilmü’l-edebin diğer türleri arasında, dilsel delâletin incelenmesi bakımından temel 
bir fark göze çarpar. 

Kuşçu metnü’l-lugayı (sözcükbilim), müfret lafızların cevheri ve maddesi ba-
kımından incelenmesi şeklinde tanımlar.31 Burada “cevher ve madde” ile kast edi-
len, kelimelerin kök harfleridir. Buna göre metnü’l-luga, dilde kullanılan isim-fiil-
harf şeklindeki tüm müfret lafızların32 hangi anlama delâlet ettiklerini kayıt altına 
alır. Kuşkusuz bu nazarî incelemeye dayalı bir sûret araştırması olmayıp daha çok 
tarihî bir tespit hüviyetindedir.33 Halil b. Ahmed’in (ö. 175/791) Kitâbü’l-‘ayn’ından 
başlamak üzere, İslâm geleneğinde bu konuda çeşitli yöntemlere göre oluşturulmuş 
oldukça kapsamlı bir literatür34 olduğu bilinmektedir. Böylece elimizde, anlamlı la-
fızlardan oluşan devasa bir verili unsurlar bütünü olduğunu söyleyebiliriz. İşte bu 
unsular, tüm dilbilim araştırmalarının dayanağını teşkil eden maddî esas ve zemin-

31	 Kuşçu, Unkûd, 166.
32	 Kuşçu, vaz‘a ilişkin meseleleri tartıştığı bölümü “lugat ilminin ilkeleri” yerine “metnü’l-luga ilmi-

nin ilkleri” şeklinde isimlendirmiştir. Bu durumun gerekçesi, lugat teriminin farklı kullanımlarıdır. 
Buna göre lugat çoğunlukla hem müfredi hem mürekkebi içerecek şekilde mutlak olarak kulla-
nılır. Bu anlamıyla lugat, Müftîzâde Abdürrahim’in de belirttiği gibi, mutlak olarak lafza taalluk 
eden ve Arap dilinin tüm kısımlarını içeren bilim anlamına gelir. Dolayısıyla geniş anlamıyla dü-
şünüldüğünde lugatin, kelâmü’l-Arab da denilen, Arap dilinin müfret ve mürekkep tüm söz varlı-
ğını içerdiği söylenebilir. Ancak Kuşçu’nun burada tanımladığı haliyle lugat, mutlak anlamda lafzı 
değil, müfret lafzı konu edinmektedir ve bugünkü sözcükbilime (leksikografi) tekabül eder. Kuşçu, 
işte bu özel anlamı vurgulamak için başlığa metn kaydını ilave etmiştir. Ayrıntılı açıklama için bkz. 
Müftîzâde Abdürrahim, Şerhu’l-Unkûd, 38-39.

33	 Tam da bu nedenle Kuşçu, Sekkâkî’nin Miftâh’ta yaptığı gibi, Unkûd’da dilin müfret lafızlarını tes-
pitle meşgul olmamış ve fakat bu alanın ilkelerini incelemiştir. 

34	 İsmail Durmuş, “Sözlük”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 
37/398-401. 



Abdullah Yıldırım, Ali Kuşçu’da Dil Felsefesi: Dilsel Varlığın Metafizik İlkesi Üzerine

9

dir. İlmü’l-edebi oluşturan diğer bilimler ise bu maddî zeminin gerek müfret gerekse 
mürekkep seviyede teorisini yapmaktadır. Buna göre metnü’l-luga ile ilmü’l-edebin 
diğer türleri arasında madde-sûret ilişkisini andıran bir irtibattan söz edilebilir. Di-
ğer bir deyişle gramer ve belâgat şeklindeki tüm dilbilim araştırmaları, metnü’l-lu-
ga tarafından tespit edilen bu cüzî delâletlere bağlıdır. Çünkü müfret lafızların kök 
harflerinin delâleti olmasa, formun delâletinden de bahsedilemez. Dolayısıyla dilsel 
bir mevcut olarak kelime varlık kazanamaz. Bu durumda hem bir bilim olarak met-
nü’l-luga hem de sarfın varlığı anlamını yitirecektir. İkinci olarak parça-bütün iliş-
kisi gereği terkibin müfret lafızları ve cüzî delâletlerini gerektirdiği açıktır. Şu halde 
aynı durum, dolaylı olarak nahiv ve belâgat gibi mürekkep lafızları inceleyen bilim 
dalları için de geçerlidir.

Yukarıda madde-suret ilişkisi çerçevesinde yaptığımız değerlendirmeler esasen 
dilsel varlığın maddî zemininin ne olduğu sorusu ile ilişkilidir. Dilin kurallı ve anlamlı 
lafızlardan35 oluşan bir bütün olduğunu dikkate aldığımızda, ilmü’l-edebin bu bütünü 
müfret ve mürekkep şeklinde iki bölüm halinde incelediği ve müfret lafızlara yönelik 
incelemenin parça-bütün ilişkisinin mahiyeti gereği mürekkep lafızlardan önce gel-
diği görülecektir. Girişte de belirtildiği üzere Kuşçu, ilmü’l-edebin tasnifini belirleyen 
bu rasyonel durumu dikkate alarak, müfret lafızlara yönelik incelemenin önemini 
özellikle vurgulamıştır.36 Nitekim Kuşçu’nun ifadesine göre ister konuşma ister yazı 
formunda olsun, söz (kelam) olgusunun maddesi lugat yani Arap dilidir.37 Bu durum-
da isim-fiil-harf şeklindeki müfret lafızlar ilmü’l-edebin olduğu kadar ve bundan daha 

35	 “Kurallı-anlamlı lafızlar” ile kast edilen şudur: Dil belirli anlamları gösteren lafızlardan oluşur ve 
bu lafızlar ancak gramerin çizdiği sınırlar çerçevesinde kullanıldığı taktirde konuşma ve yazıdan, 
diğer bir deyişle dilin kullanımından bahsedilebilir.  

36	 Müellifin bu çerçevede temas ettiği “değerli taşlardan kolye dizmek isteyen kişi” örneği [Kuş-
çu, Unkûd, 161-162] bir yönüyle Unkûdü’z-zevâhir başlığını çağrıştırmaktadır. Nitekim müellif 
Unkûd’un bölüm başlıklarını ‘ıkd, alt başlıkları ise sımt şeklinde adlandırmıştır. ‘Ikd kelimesi söz-
lükte, üzerine boncuk vb. nesnelerin dizildiği ipliğin kendisi; sımt ise ipliğin üzerine boncuklar di-
zili olduğu zamanki halidir. Müellifin bölüm ve alt başlıkları için neden bu lafızları tercih ettiği so-
rusu, metnin başlığı düşünüldüğünde kendiliğinden açığa çıkmaktadır. Nitekim Unkûdü’z-zevâhir 
fî nazmi’l-cevâhir kabaca “Cevherlerin nazmı/dizimi hususunda parlak/ışıltılı nesnelerden oluşan 
salkım” şeklinde çevrilebilir. Diğer bir deyişle Kuşçu burada kendisini bir kuyumcu olarak tasavvur 
etmekte ve içeriği ve ilmî kıymeti itibariyle Unkûd’u kıymetli mücevherler ve parlak taşlardan 
oluşan bir takı gibi düşünmektedir. Müellifin burada verdiği örnek de, eserin hem genel hem de 
alt başlıkları konusundaki seçimiyle uyumlu gözükmektedir.

37	 Kuşçu, Unkûd, 162.



NAZARİYAT

10

öncelikli olarak dilsel varlığın temelini oluşturur. Dolayısıyla Kuşçu metnü’l-luganın 
ilkeleri (mebâdiü ilmi metni’l-lüga)38 derken aslında dilsel varlık alanının temellerini 
soruşturmuş olmaktadır. 

Pekâlâ, bu bağlamda dil/lugat derken tam olarak ne kastedilmektedir? Diğer bir 
deyişle dış varlık ve zihinden bağımsız bir varlık düzlemi teşkil eden ve metnü’l-luga 
dahil olmak üzere ilmü’l-edebi oluşturan tüm bilim dallarının inceleme konusunu 
oluşturan şey tam olarak nedir? Bu soru, İslâm geleneğinde nispeten erken sayılabi-
lecek bir dönemde İbn Cinnî (ö. 392/1002) tarafından şöyle cevaplanmıştır:

“Dil (lugat); tüm toplumların maksatlarını (ağrâz) kendisi ile dile getirdiği seslerdir” 
(el-Lugatü; asvâtün yu‘abbirü bihâ küllü kavmin ‘an ağrâzihim).39

Açıkça görüldüğü üzere İbn Cinnî bu tanımda iki şeye vurgu yapmaktadır: Birin-
cisi dilin anlamlı seslerden ibaret olduğu, ikincisi ise toplumsal niteliğidir. Dünyada 
birden çok dil konuşulmaktadır ve her dil kendi toplumu içinde anlamlı ve geçerlidir. 
Bu nedenle İbn Cinnî’nin de işaret ettiği üzere toplumsallık dilin en temel niteliğidir 
ve insanın doğası gereği toplumsal bir varlık (el-insânü medeniyyün bi’t-tab‘) oluşuyla 
doğrudan ilişkilidir. Nitekim her insan teki zorunlu olarak beşerî ve kültürel bir or-
tam içerisine doğar. Dünya hayatındaki varlığımız ve devamı buna bağlıdır. Söz ko-
nusu ortamın en başat unsurlarından biriyse, belirli bir doğal dilin kullanılmasıdır 
(isti‘mâl). Diğer bir deyişle insan, dünyaya geldiğinde mevcut bir dili hazır bulur. Kişi 
bu dili edinerek kullanmaya, böylece toplumun ve kültürün parçası olmaya başlar. 
Bu manada her birimiz esasen birer dil kullanıcısı olarak tezahür ederiz. Bu süreçte 
bireyin dille ilişkisi, her şeyden önce kabul ve benimseme şeklinde gelişir. Aksi taktir-
de topluma ve kültürel muhite katılmak mümkün olmaz. Bu manada dil, bireylerin 
kullanımına sunulan verili unsur bütünü olup (vaz‘) toplumsal ve bağlayıcı niteliği 
sebebiyle kendisini bireylere dayatır.  

Öte yandan dilin kullanımı son tahlilde, verili unsurlar olarak müfret lafızların 
yine verili bir unsur olarak gramerin sınırları içinde birleştirilmesi suretiyle, cümle 
kurmak demektir. Çünkü insan, ancak cümle kurduğunda konuşmuş sayılır. Böylece 
ortaya söz (kelam) dolaylı olarak da yazı olgusu çıkar.40 Bu çerçevede dil kullanımı, 

38	 Kuşçu, Unkûd, 169. 
39	 Ebü’l-Feth Osmân İbn Cinnî, el-Hasâis, thk. Abdülhamid Hindâvî (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

2003), 87. 
40	 Söz yakın muhatabımız olan ikinci şahıslarla, yazı ise gerek eşzamanlı gerek artzamanlı uzak mu-

hatabımız olan üçüncü şahıslarla temas etmek demektir.



Abdullah Yıldırım, Ali Kuşçu’da Dil Felsefesi: Dilsel Varlığın Metafizik İlkesi Üzerine

11

çoğu zaman dil alışkanlıkları çerçevesinde gerçekleşen gündelik konuşma pratikle-
rinden resmi yazışmalara, argo kullanımından bilim ve sanat eserlerinin üretimine 
kadar çeşitli düzeylerde tezahür eder ve beşeri/kültürel dünyanın tüm unsurlarıyla 
sıkı biçimde ilişkilidir.41 

Kuşçu ise, İbn Cinnî’den farklı olarak, dil (lugat) kavramını daha sınırlı bir çerçeve 
içinde; “Herhangi bir manaya vaz‘ olunmuş müfret lafız” (el-lafzu’l-mevzû‘ li-manen 
el-müfred) şeklinde tanımlar.42 Kuşçu’nun bu tanımda, İbnü’l-Hâcib (ö. 646/1249) ve 
İsnevî (ö. 772/1370) gibi isimleri43 takiben, dili oluşturan kurallı-anlamlı lafızlar ile 
gösterdikleri manalar arasındaki delâlet ilişkisinin ilkesini öne çıkardığı görülür.

Dikkat edilirse buraya kadar anlatılanlar gerek dilin varlığı ve kullanımı gerekse 
ilmü’l-edebi teşkil eden bilimsel incelemeler bağlamında, dilsel delâletin ilkece veri-
li kabul edildiğini göstermektedir. Bu durum açıktır zira aksi taktirde ne düşünme, 
konuşma ve insanlar arası iletişim ne de -ilmü’l-edeb gibi bilimsel incelemeler başta 
olmak üzere- dilin kullanımı ile gerçekleşen beşerî ve kültürel başarılar, iş bölümü, 
hatta hayatın varlığı ve sürekliliği dahi mümkün olmazdı. Dilsel delâlet verili kabul 
edildiğinden, ilmü’l-edebi oluşturan hiçbir bilim dalında delâletin nasıl mümkün 
olduğu ve gerçekleştiği, diğer bir deyişle ilkesi soruşturulmaz. İşte Kuşçu’nun met-
nü’l-luganın ilkeleri derken kast ettiği şey tam olarak bu noktadır. Metnü’l-luga dilin 
müfret lafızlarının cüzî delâletlerini tespit ettiğine göre, metnü’l-luganın ilkesini sor-
mak esasen dilsel delâletin imkânını soruşturmak demektir.

41	 İbn Cinnî’den yaklaşık bir asır sonra, yukarıda vaz‘ ve istimal ayrımı bağlamında temas ettiğimiz 
dil ve dilin kullanımı meselesini İslâm geleneğinde belki de en derinlikli biçimde ele alan isim 
Abdülkâhir el-Cürcânî (ö. 471/1078) olmuştur. Cürcânî, gramerin zihinde verili oluşu ve dilsel var-
lık açısından anlamın lafızdan önce geldiği gibi tezler çerçevesinde, lafızcılık karşıtı (zihinselci) 
bir dil-söz anlayışı geliştirmiştir. Bu konuda bir değerlendirme için bkz. Sedat Şensoy, Abdülkâhir 
el-Cürcânî’de Anlam Problemi (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Doktora Tezi, 2001), 51-61; M. Taha 
Boyalık, Dil, Söz ve Fesahat : Abdülkâhir el-Cürcânî’nin Sözdizimi Nazariyesi (İstanbul: Klasik, 2017), 
118-146.

42	 Kuşçu, Unkûd, 169. 
43	 İbnü’l-Hâcib dili “Herhangi bir mana için vaz‘ olunmuş tüm lafızlar” (el-Lugatü; küllü lafzin vu-

di‘a li-manen) şeklinde, İsnevî ise “Çeşitli manalar için vaz‘ olunmuş lafızlar” (el-Lugatü ibaretün 
‘ani’l-elfâzi’l-mevdû‘a lil-me‘ânî) şeklinde tanımlar. İlgili tanımlar için bkz. Celâlüddin Abdurrah-
man b. Ebî Bekr es-Süyûtî, el-Müzhir fî ʿulûmi’l-luga, thk. Rıdvan Mâmû - Mervan Zühûrî (Beyrut: 
Müessesetü’r-Risâle Nâşirûn, 2021), 1/40; Hüseyin Küçükkalay, Kuran Dili Arapça (İstanbul: Mu-
arrib Yayınları, 2021), 23-25; Ramazan Demir, Arap Dilbilimcilerine Göre Dillerin Kaynağı Meselesi 
(İstanbul: Marmara Üniversitesi, Doktora Tezi, 2008), 20.



NAZARİYAT

12

3. Dilsel Varlık ve Delâletin İlkesi Olarak Vaz‘ Olgusu

Yukarıda belirtildiği üzere dilsel varlığın, buna bağlı olarak da dilbilim araştırmaları-
nın (ilmü’l-edeb) en temel ilkesinin, lafzın manaya delâlet ettiği kabulü olduğu açık-
tır. Buna göre konuşan belirli sesleri telaffuz etmekte, bu ses/lafız belirli bir manayı 
göstermekte ve olayın tarafı olan herkes kast edilenin ne olduğunu doğal bir süreç 
halinde anlamaktadır.44 Ayrıca bu anlatma ve anlama süreci, yalnızca sınırlı bir grup 
değil, ilkece toplumun tüm bireyleri tarafından paylaşılmakta ve takip edilmektedir. 

Dilsel delâlet, ilahî hitabın yapısı gereği, İslâm bilim ve düşünce tarihinde üzerin-
de en çok durulan konuların başında gelir. Nitekim lafzın manaya delâleti dil, mantık 
ve fıkıh usûlü gibi bilim geleneklerinde farklı gerekçelerle ve çeşitli açılardan ayrıntılı 
şekilde incelenmiştir.45 Bu çerçevede mutlak delâlet; “Bir şeyin, kendisine ilişkin bil-
giden bir başka şeye ilişkin bilginin gerekecek durumda olması” (ed-Delâletü hiye; 
kevnü’ş-şeyi bi-hâletin yelzemü mine’l-ilmi bihi el-ilmü bi-şeyin âhare) şeklinde46, 
daha özel olarak dilsel delâlet ise; lafzın, kullanıldığında yahut tahayyül edildiğinde, 
vaz‘ına ilişkin bilgi sebebiyle, manasının anlaşılacak durumda olması (ed-Delâle-
tü’l-lafziyyetü’l-vaz‘iyye hiye kevnü’l-lafzi bi-haysü metâ utlika ev tuhuyyile fühime 
minhü manahü li’l-ilmi bi-vaz‘ihi)47 şeklinde tanımlanır. Delâlet dış varlıkta bağımsız 
bir nesne olarak bulunmaz. Aksine iki unsur arasında bir nispet olarak gerçekleşir. 
Söz konusu unsurlar nispetin taraflarını teşkil eder. Bu unsurlardan birincisine göste-
ren (dâll), ikincisine gösterilen (medlûl), birinci unsurun ikincisini göstermesine ise 
delâlet denir.48 Mutlak delâlet; gösterenin niteliğine bağlı olarak lafzî ve gayr-ı lafzî, 
ilkesine/kaynağına bağlı olarak aklî-vaz‘î-tabiî, muhteva ile ilişkisi ve niteliğine bağlı 
olarak ise mutabakat-tazammun-iltizam kısımlarına ayrılır.49

44	 Burada kast edilen, en yalın haliyle, konuşmanın insanlar arasında anlaşmazlık ve kaos değil ileti-
şim durumunu gösterdiği şeklindeki sağduyu bilgisidir.

45	 Genel olarak bakıldığında dil, mantık ve fıkıh usûlü bilimlerinde lafız-mana ilişkisi ve dilsel delâ-
let meselesinin ele alınışı, ilgili bilim dallarının konu ve gayeleri ile bu bilim dallarını oluşturan 
meselelerin tarihsel gelişimi, birbiriyle ilişkisi vb. hususlarla doğrudan ilişkili olduğu görülür. Bu 
bakımdan meselenin hakkıyla ele alınması çok boyutlu bir araştırmayı ve karşılaştırmalı bir anali-
zi zorunlu kılmaktadır. Bu konuda bir araştırma için bkz. Mehdi Cengiz, Klasik İslam Düşüncesin-
de Delâlet - Göstergebilim Tarihinin Kayıp Halkası (Ankara: Kitabe Yayınları, 2023), 51-162. 

46	 Seyyid Şerif Cürcânî, Kitâbü’t-Tarifât (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1983), 104.
47	 Cürcânî, Kitâbü’t-Tarifât, 104.
48	 Cürcânî, Kitâbü’t-Tarifât, 104.
49	 Konu hakkında genel bilgi için bkz. M. Naci Bolay, “Delâlet (Mantık)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 9/119; Mehmet Erdem - Tahsin Deliçay, “Mantık, Belâ-



Abdullah Yıldırım, Ali Kuşçu’da Dil Felsefesi: Dilsel Varlığın Metafizik İlkesi Üzerine

13

Ancak bizim için buradaki temel mesele, delâletin mahiyeti ve işleyişinden zi-
yade nasıl mümkün olduğu sorusudur. Buna göre ses olarak lafız ile mana arasındaki 
delâlet ilişkisi nasıl açıklanabilir? Diğer bir deyişle insanların telaffuz ettiği bir ses 
belirli bir manayı nasıl göstermekte ve bu durum diğer kişiler tarafından nasıl anlaşıl-
makta ve paylaşılmaktadır? İslâm düşünce geleneğinde başından beri örtük de olsa 
yaygın şekilde kabul edilen görüşe göre, lafız ile mana arasında doğal yahut rasyonel 
hiçbir irtibat bulunmaz. Bilakis lafız ile mana arasındaki delâlet ilişkisi, lafız dışında 
düşünen ve irade sahibi bir özne tarafından kurulur. Lafzın mana karşılığında belir-
lenmesi şeklindeki bu tayin ve tahsis işlemine vaz‘ denir.

Tarihsel sürece bakıldığında; mütekaddim dönemde vaz‘ bilgisi, ilk örneğini Sî-
beveyhi’nin (ö. 180/796) el-Kitâb’ında gördüğümüz ilmü’l-Arabiyye (geniş anlamıyla 
nahiv) çalışmalarında çoğu zaman dolaylı ve ikinci dereceden işaret edilen bir kav-
ram olarak yer almış, Ebû Hâşim el-Cübbâî (ö. 321/933) ve Ebü’l-Hasan el-Eş‘arî (ö. 
324/935-36) tarafından temsil edilen mutezile ve ehl-i sünnet gibi kelam çevrelerinde 
dilin kökeni ve dil koyucu öznenin (vâzı‘) kimliği ekseninde tartışılmış, mantıkta hu-
susen Fârâbî’nin (ö. 339/950) çalışmalarıyla delâlet ve elfâz bahislerinde belirginleş-
meye başlamış, daha açık ve ayrıntılı biçimde ise müteahhir dönemin kurucu ismi 
Fahreddin er-Râzî’nin (ö. 606/1210) el-Mahsûl’ü ile Seyfeddin Âmidî’nin (ö. 631/1233) 
el-İhkâm’ı gibi fıkıh usûlü eserleri ve takip eden metinlerde incelenmiştir. Yaklaşık 
bir asır sonra vaz‘ bilgisi Adudüddin el-Îcî’nin (ö. 756/1355) er-Risâletü’l-vaz‘iyye’si ve 
takip eden şerh ve hâşiyelerle birlikte bağımsız bir literatür haline gelmiş, sonraki sü-
reçte bilim olarak tanımlanıp tedvin edilmiştir.50 Vaz‘ bilgisinin tarihsel gelişimi açı-
sından Îcî sonrası sürecin en önemli unsuru Teftâzânî (ö. 792/1390) ve Seyyid Şerif (ö. 
816/1413) arasında yaşanan tartışmalardır. Keşşâf, Mutavvel ve Telvîh gibi metinler ve 
hâşiyelerinde takip edebildiğimiz bu tartışmaların meselenin kapsam ve derinliğini 
artırdığı muhakkaktır. Bu durumun, on beşinci asır boyunca Hacı Paşa (ö. 827/1423), 
Hoca Ali es-Semerkandî (ö. 860/1457), Şeyhü’l-Buhârî (ö. 868/1464’ten sonra) ve Gar-
süddîn Halîl b. Şâhin (ö. 873/1468) gibi isimlerin er-Risâletü’l-vaz‘iyye üzerine yaptığı 
klasik şerh çalışmaları ile devam ettiği söylenebilir. Unkûd’a geldiğimizde ise Kuşçu, 
Adudüddin el-Îcî’den kendisine kadar geçen bir asrı aşkın süre içinde vaz‘ ekseninde 

gat ve Usûl-ü Fıkıh İlimleri Arasında Ortak Bir Kavram Olarak ‘Delâlet’”, Marife Dini Araştırmalar 
Dergisi 2/1 (Mayıs 2002), 171-180.

50	 Bu konuda bazı teşebbüsler için bkz. Timur Aşkan, “Abdullah Necîb el-Ayıntâbî’nin er-Risâle-
tü’l-Vaz‘iyye Adlı Eserinin Tahkikli Neşri”, Tahkik İslami İlimler Araştırma ve Neşir Dergisi 2/1 (Ha-
ziran 2019), 62; Musa Alak, “Meşihat Müsteşarı Eğinli İbrahim Hakkı Efendi’nin Vaz‘ İlmine Dair 
Risâlesinin Tahkik ve Tahlili”, İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 25 (2011), 47-48.



NAZARİYAT

14

oluşan bilgi birikimini bütünlüklü/sistematik biçimde ve zenginleştirerek yeniden 
ifade etmiş, bu meseleleri önceki müelliflerden farklı olarak metnü’l-luganın ilkeleri 
şeklinde konumlandırmış, ayrıca vaz‘ olgusunu incelemenin konusu haline getirmek 
suretiyle mesâili yeni bir terkibe kavuşturmuştur.51

Yukarıda belirtildiği üzere dilsel delâletin ilkesi konusunda İslâm geleneğindeki 
ortak kanaatin vaz‘ olgusu olduğu açıktır. Ancak öte yandan yukarıda resmedilen uzun 
süreçte bu konuda çeşitli tartışmaların yaşandığı da bilinmektedir. Kuşçu tüm bu tar-
tışmaları -Fahreddin er-Râzî’nin el-Mahsûl ve Sekkâkî’nin Miftâh’taki açıklamalarını52 
andırır biçimde- sistematik olarak ele alır. Buna göre bir ses türü olarak tüm lafızlar, 
manalar karşısında ilkece eşit mesafede bulunur. Bu nedenle belirli bir lafzın herhangi 
bir manaya delâlet etmesi, söz konusu eşitlik durumu bozulmadıkça mümkün değil-
dir. Diğer bir deyişle dilsel delâletin gerçekleşebilmesi için, lafzın mana teklerinden bi-
rine özgü olması (ihtisas) zorunludur. Böylece lafız, çok sayıda mana içerisinde belirli 
birine ait hale gelmekte, öte yandan diğerleriyle muhtemel bağı koparılmış olmak-
tadır. Kuşkusuz bu özgü olma durumu (ihtisas) kendiliğinden gerçekleşmez, bilakis 
ilişkinin esasını teşkil edecek bir ilkeyi (muhassis) gerektirir. Kuşçu söz konusu ilkenin 
(muhassis) aklî taksim gereği a. “lafzın kendisi” ve b. “lafızdan başkası” şeklinde iki 
seçenekten biri olduğunu söyler. Lafızdan başkası ise ya b1. “yaratan” (hâlik) ya da b2. 
“yaratılan” (mahlûk) olur.53 Buna göre dilsel delâletin ilkesi olmak bakımından elimiz-
de lafız, Tanrı ve insan şeklinde üç temel54 seçenek bulunmaktadır. İslâm geleneğinde 
bu üç görüşten her birini savunan kişiler/gruplar olmuştur.55 

51	 Kuşçu’nun süreçteki rolüne ilişkin bir değerlendirme için bkz. Yıldırım, Ali Kuşçu ve Unkû-
dü’z-Zevâhir - Dil ile Anlam, 92-102.

52	 Fahreddin er-Râzî, el-Mahsûl fî ilmi usûli’l-fıkh, thk. Taha Cabir Feyyâz el-Alvânî (Beyrut: Müesse-
setü’r-Risâle, 1996), 1/181; Sekkâkî, Miftâh, 466-467. 

53	 Kuşçu, Unkûd, 180. 
54	 Kuşçu’nun ifadesine göre dilin menşei ve dilsel delâletin ilkesi konusunda ortaya konan görüşler 

esasen bu üç seçenekten fazlasını içermektedir. Nitekim tahsisin lafızların tümüne yahut bir kıs-
mına yönelik olması, ayrıca verilecek hükmün kesin biçimde yahut kuşkulu ve tereddütlü şekilde 
verilmesi vb. parametreler dikkate alındığında söz konusu üç taktirden çok sayıda alt kısım ortaya 
çıkar. Bu bağlamda Ebû İshâk el-İsferâyînî (ö. 418/1027) insanlar arası iletişim için zorunlu kısmın 
Cenâb-ı Hak tarafından vaz‘ olunduğunu, bunun dışında kalan kısmın ise ilahi ve beşeri irade 
seçeneklerinden her birine muhtemel olduğunu söyler. Öte yandan müteahhir âlimlerin çoğu te-
vakkuf görüşünü benimser. Ancak tüm görüşler son tahlilde bu üç temel seçeneğe irca olunabilir. 
Müellifin ilgili açıklamaları için bkz. Kuşçu, Unkûd, 180.     

55	 Konu hakkında ayrıntılı bilgi ve değerlendirme için bkz. Bernard George Weiss, “Medieval Muslim 
Discussions of the Origin of Language”, Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 
124/1 (1974), 33-41. Krş. Bernard George Weiss, “Orta Çağ İslâm Alimlerinin Dilin Menşei İle İlgili 
Tartışmaları”, çev. Adem Yığın, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 25 (2003), 127-135.



Abdullah Yıldırım, Ali Kuşçu’da Dil Felsefesi: Dilsel Varlığın Metafizik İlkesi Üzerine

15

Kuşçu’nun anlatımındaki aklî taksim dikkate alındığında, tartışmadaki ilk ve te-
mel ayrım şöyle ortaya konabilir: Dilsel delâlet lafzın zatından kaynaklanan zorunlu 
bir durum mudur yoksa belirli bir irade ve kasıt sonucu sonradan ortaya çıkan itibarî 
bir nitelik midir? Delâletin bizâtihi lafızdan kaynaklandığını iddia etmek, manaya 
delâletin lafızda içkin olduğunu, diğer bir deyişle lafzın başka herhangi bir sebeple 
değil sadece bir ses türü olduğu için delâlet ettiğini söylemek demektir. Bu da, lafız 
ile mâna arasındaki delâlet ilişkisinin kendiliğinden, zorunlu ve sürekli olarak var 
olduğu anlamına gelir. Çünkü zattan kaynaklanan, zat dışında başka bir sebeple or-
tadan kalkmaz. Klasik fıkıh usûlü ve belâgat metinlerine bakıldığında, bu görüşün56 
genellikle mutezilî kelamcı ve usûlcü Abbâd b. Süleyman es-Saymerî’ye (ö. 250/864) 
nispet edildiği görülür. Ancak müteahhir düşünürler bu düşüncenin yanlışlığı ko-
nusunda ittifak etmişlerdir. Bu cümleden olmak üzere Kuşçu, Saymerî tarafından 
öne sürülen doğal dil teorisinin doğru ve geçerli olması durumunda, dünyadaki tüm 
dillerin herkes tarafından anlaşılacağını öne sürer. Esasen bu, dünyada tek bir dilin 
konuşulması gerektiğini söylemekle eşdeğerdir. Çünkü bu taktirde, dildeki herhan-
gi bir lafzın kendi manasını göstermesi ile telaffuz eden kişinin varlığını göstermesi 
arasında hiçbir fark olmayacaktır. Öte yandan Kuşçu yine bu taktirde doğal dillerdeki 
hiçbir lafzın, ilk mananın anlaşılmasının mümkün olmayacağı şekilde, kendi anla-
mının dışında başka bir manaya nakledilemeyeceğini söyler. Bu ve benzeri deliller 
çerçevesinde düşünüldüğünde Saymerî’ye nispet edilen görüşün yanlışlığı açıktır.57

Aklî taksimdeki lafız şıkkı yanlışlandığına göre, delâletin ilkesinin lafızdan baş-
kası olduğu kesinlenmiş olur. Bu da esasen, lafız ve mâna arasında delâleti gerek-
tirecek hiçbir doğal yahut rasyonel irtibatın bulunmadığı, bu ilişkinin lafız dışında 
düşünen ve irade sahibi bir özne tarafından ve bütünüyle ilgili öznenin tercihiyle 
kurulduğu anlamına gelir. Dilsel belirleme şeklinde karşılayabileceğimiz bu tayin ve 
tahsis işlemine vaz‘ denir. Kuşçu terim anlamıyla mutlak vaz‘ olgusunu; “bir şeyin 
herhangi başka bir şeye bi-nefsihi delâlet etmek üzere tayin edilmesi” (ta‘yînü’ş-şey 
li’d-delâleti bi-nefsihi alâ şey) şeklinde tanımlar.58  Buna göre delâlet zorunlu değil, 
lafza sonradan yüklenen bir nitelik olarak kendinde mümkün bir durumdur.

56	 Saymerî’ye nispet edilen görüşün hem müellife aidiyeti hem de mahiyeti tartışmalıdır. Nitekim 
Sekkâkî, bu görüşü harflerin nitelikleri çerçevesinde yeniden yorumlamıştır. Konu hakkında bir 
değerlendirme için bkz. Yıldırım, Ali Kuşçu ve Unkûdü’z-Zevâhir - Dil ile Anlam, 228-230.   

57	 Kuşçu, Unkûd, 182. Benzer şekilde Sekkâkî de, Saymerî’ye nispet edilen bu görüşün yanlış olduğu-
nu gösterebilmek için, delâletin lafzın zâtî bir niteliği kabul edilmesi durumunda ortaya çıkacak 
problemleri sıralar. Sekkâkî, Miftâh, 466. 

58	 Kuşçu, Unkûd, 170. 



NAZARİYAT

16

Dilsel delâletin ilkesi olarak vaz‘ olgusu bir kez kabul edildiğinde, bu durum bizi 
kaçınılmaz olarak vaz‘ı gerçekleştiren öznenin kim olduğu sorusuna götürür.59 Ancak 
vaz‘ bilgisinin tarihsel seyri açısından tartışma, vâzıın kim olduğundan ziyade vaz‘ 
olgusunun mahiyeti ve kategorilerinin tespiti etrafında şekillenmiştir. Çünkü dilin 
kökeni ve dil koyucunun kimliği gibi tartışmaları ne tarihsel ne de teorik bakımdan 
kesinlemek mümkündür. Bu nedenle vâzı dediğimizde varlığı muhakkak ancak kim-
liği meçhul bir özneden söz ettiğimiz daima hatırda tutulmalıdır.60 Bu çerçevede vaz‘ 
literatüründe asıl olan, lafızların dildeki kullanımları ve delâlet durumları arasındaki 
farktan hareketle, ne şekilde vaz‘ edilmiş olduklarına yönelik tahlillerde bulunmaktır. 
Mesela özel ve cins isimler ile müphem lafızların (zamirler, işaret isimleri vb.) dildeki 
kullanımları arasında açık farklar söz konusudur. Sarf, nahiv ve belâgat bilimlerinde 
bu tür lafızların delâletlerinin çeşitli seviyelerde incelendiği bilinmektedir. Ancak 
vaz‘ bilimi açısından önemli olan, mevcut kullanım farklarının ilkesini teşkil edecek 
şekilde, ilgili lafızların vaz‘ ediliş biçimlerini tespit ve tahlil etmektir.61 Bu anlamda 
ilmü’l-vaz‘daki bakış açısının mevcut dil durumunu dikkate alan, gerçekçi bir tutum 
olduğunu söyleyebiliriz. Bu kapsamda vaz‘ olgusu şahsî-nev‘î, genel-özel, tahkîki-tevîlî 

59	 Çünkü bir eylem olarak vaz‘ zorunlu olarak bu eylemi gerçekleştiren özneyi (vâzı) gerektirir. Yu-
karıda gösterildiği üzere dil, düşünen ve irade sahibi bir özne tarafından oluşturulduğuna göre, 
sorunun muhtemel cevabı ya o dili konuşan insanlardan biri/bir grubu ya da Tanrı olacaktır. 
Kuşçu’nun taksiminde bu durum, “lafızdan başkası” seçeneği altında b1. “yaratan” (hâlik) ve b2. 
“yaratılan” (mahlûk) şıkları olarak ifadesini bulmuştur. Nitekim İslâm düşüncesinde dilsel varlı-
ğı oluşturan öznenin kimliği tartışması esas itibariyle iki teori çerçevesinde gündeme gelmiştir. 
Bunlardan birincisi (ıstılâh) dilin oluşumunu insan iradesine ve toplumsal uzlaşıya, ikincisi ise 
(tevkîf) vahiy ve ilahi bildirime dayandırır. Istılah ve tevkîf teorilerinin bilinen ilk ve meşhur tem-
silcileri ünlü mu‘tezilî düşünür Ebû Hâşim ve Eş‘arî kelamının kurucu ismi Ebü’l-Hasen el-Eş‘arî 
olduğundan, mesele önemli ölçüde kelâmî içerikli ve mu‘tezile-ehl-i sünnet karşıtlığı şeklinde 
gündeme gelmiş, konu aklî ve naklî deliller çerçevesinde ayrıntılı olarak tartışılmıştır. Ancak lafız-
ların vaz‘ı son tahlilde mümkün bir tercih olup ayrıca tarihin şahitlik etmediğimiz bir evresinde 
gerçekleştiğinden, bu tartışmadan aklî bir sonuç elde etmek mümkün değildir. Dini argümanlar 
ise yoruma elverişlidir. Bu nedenle yaklaşık bir asır sonra Bâkıllânî (ö. 403/1012) hiçbir teorinin 
kesinlenemeyeceğini söyleyerek çekimser kalmış (tevakkuf), bu düşünce Gazzâlî (ö. 505/1111) ve 
Fahreddin Râzî (ö. 606/1210) gibi alimler tarafından sürdürülmüş ve müteahhir dönemin hakim 
kanaati haline gelmiştir. Benzer şekilde Kuşçu’nun da mevcut teoriler karşısında net bir tavır be-
lirlemediğini, bunun yerine tüm ihtimalleri değerlendirerek sorunlu taraflarına işaret ettiği görül-
mektedir. İlgili açıklamalar için bkz. Kuşçu, Unkûd, 180-191.

60	 Kuşçu’nun vâzıın kimliği etrafında yaptığı tartışmaya ilişkin ayrıntılı bir değerlendirme için bkz. 
Yıldırım, Ali Kuşçu ve Unkûdü’z-Zevâhir - Dil ile Anlam, 226-248.

61	 Müphem lafızların vaz‘ı meselesini tahlil eden bir çalışma için bkz. Abdullah Yıldırım, “Adudüd-
din el-Îcî ve er-Risâletü’l-vaz’iyye”, İslâm İlim ve Düşünce Geleneğinde Adudüddin el-Îcî, ed. Eşref 
Altaş (İstanbul: İSAM Yayınları, 2017).



Abdullah Yıldırım, Ali Kuşçu’da Dil Felsefesi: Dilsel Varlığın Metafizik İlkesi Üzerine

17

ve kastî-zımnî gibi genel başlıklar (aksâmü’l-vaz‘) altında tartışılmış, dilde kullanılan 
tüm lafız türleri bu kategoriler içerisinde yorumlanmıştır. Nitekim Unkûd’un önemli 
bir bölümü ilmü’l-vaz‘ın esasını teşkil eden bu temel tartışmalara ayrılmıştır.62

Dilsel delâletin ilkesi bağlamında buraya kadar yapılan açıklamalar lafız ve mana 
arasında vaz‘ ve delâlet şeklinde iki nispetin varlığını göstermektedir. Vaz‘ olgusu 
delâletin ilkesini teşkil ettiğinden, delâlet vaz‘ın sonucu olarak ortaya çıkar. Tam bu 
noktada Kuşçu’nun vaz‘ olgusunu niçin ilmü metni’l-luganın ilkesi şeklinde konum-
landırdığı sorusuna daha yakından bakabiliriz.

4. Metnü’l-luga’nın İlkesi Olarak Vaz‘ 

Kuşçu sözcükbilimi (ilmü metni’l-luga), Arap dilindeki kelimelerin madde ve cevherle-
ri bakımından vaz‘larının bilgisi şeklinde tanımlar. (Marifetü evzâ‘i müfredâti’l-kelâ-
mi’l-arabî min haysü mevâddüha ve cevâhirüha).63 Tanıma göre sözcükbilimin ko-
nusu, maddesi ve cevheri bakımından kelimedir. Kelime maddesi bakımından in-
celendiğinde, hangi anlamın karşılığı olarak vaz‘ edildiği bilgisi elde edilmiş olur. 
Dolayısıyla sözcükbilimin, isim-fiil-harf şeklindeki tüm lafız teklerinin hangi anlam 
için vaz‘ edildiğini tespit ettiği söylenebilir. Sözcükbilim bize, dilde kullanılan tüm 
lafızların hangi anlamın karşılığı olarak vaz‘ edildiği bilgisini kazandırdığına göre, 
tanımda geçen şey tümel vaz‘ değil tikel vaz‘lardır.

Zat bakımından dili önceleyen bir durum olarak vaz‘, dilde sabit ve mümkün 
tüm vaz‘ örneklerinin ilkesi konumundadır. Bu açıdan bakıldığında, dilin verili mad-
delerinden yani tek tek lafızlardan bağımsızdır ve kendi başına tümel bir durum ola-
rak düşünülebilir. Lafız teklerinin vaz‘ı ise söz konusu tümel durumun maddeye (ses/
lafız) bitişerek gerçekleşmiş örnekleridir.64 Vaz‘, lafız ve anlam arasında bir nispet ol-
duğundan, dış varlık söz konusu olduğunda lafız ve anlamdan bağımsız bir vaz‘ olgu-
sundan bahsedilemez. Ancak dilde kullanılan tüm kelimelerin bir anlamın karşılığı 

62	 Kuşçu, Unkûd, 171-179.
63	 Kuşçu, Unkûd, 169.
64	 Kuşçu, sözcükbilimi tanımlarken, ilim yerine marifet terimini kullanmıştır. Marifet bazen ilimle 

eş anlamlı olarak kullanılmakla birlikte, burada olduğu gibi bazen ilimden farklı olarak tikel yahut 
basit olanın bilgisi anlamında kullanılır. Bu durumda ilim tümel ve mürekkep olanın, marifet ise 
tikel ve basit olanın bilgisidir. Tanımda kastedilen tikel vaz‘lar olduğundan, Kuşçu sözcükbilimi ta-
nımlarken, marifet teriminin cüzîleri bilmek şeklindeki özel anlamıyla kullandığını söyleyebiliriz. 
Bkz. Müftîzâde Abdürrahim, Şerhu’l-Unkûd, 37.



NAZARİYAT

18

olarak vaz‘ edildikleri görülünce, söz konusu örneklerden soyutlama yapılarak dış 
varlıktaki tüm örneklerin ilkesi olan vaz‘ tümel bir durum olarak elde edilir. Tümel 
olan tikelde içerildiğinden, mutlak vaz‘ olgusu tüm kelime teklerinde gerçekleşmiş 
durumdadır, ancak hiçbirinin aynı değildir. Buna göre dış varlıkta gerçekleşen şey, 
tikel bir durum olarak bu vaz‘ ya da şu vaz‘dır. Söz konusu fertlerden bağımsız tümel 
bir durum olarak vaz‘ ise ancak düşünülen bir anlam olarak zihinde mevcuttur. 

Buraya kadar anlatılanlar vaz‘ bilgisi ile sözcükbilim arasında tümel-tikel irtibatı 
olduğunu göstermektedir. Çünkü vaz’ bilgisi, tümel bir durum olarak vaz‘ın ne oldu-
ğu, kısımları ve genel sorunları gibi hususlar hakkında konuşurken sözcükbilim dış 
varlıkta gerçekleşen tikel vaz‘ örneklerini tespite çalışmaktadır. Bu durumda vaz‘ bil-
gisinin sözcükbilimin ilkesi olmasının biri ontolojik diğeri epistemolojik olmak üzere 
başlıca iki anlamı olduğu söylenebilir. Bunlardan birincisi; mutlak vaz‘ın dilde sabit 
ve mümkün tüm tikel vaz‘ örneklerini var kılması, ikincisi ise tümel bir durum olarak 
vaz‘a ilişkin bilginin belirli bir lafzın vaz‘ına ilişkin icmâlî bilgi vermesidir. Böylece 
Kuşçu’nun vaz‘ bilgisini sözcükbilimin ilkesi olarak görmesinin anlamı da açığa çık-
mış olmaktadır.

Esasen vaz‘ olgusunu yalnızca sözcükbilimin ilkesi olarak görmek eksik bir tes-
pittir. Nitekim Kuşçu müfret lafızların maddesi yanında form bilgisinin de vaz‘ ol-
gusuna bağlı olduğunu açıkça belirtmektedir (… mebâdî mühimme … mevkûfetün 
aleyhâ ma‘rifetü’s-sîga).65 Ayrıca vaz‘ biliminde şahsî vaz‘ın yanında ayrı bir kategori 
olarak müfret lafızların nev‘î vaz‘ı da incelenmektedir. Nev‘î vaz‘la kastedilen ise, çok 
sayıda lafzın aralarında ortak form sayesinde genel bir kural şeklinde vaz‘ edilmesi-
dir. Kelimelere formları itibariyle ilişen haller ise sarfta incelenmektedir. Şu halde 
vaz‘ bilgisi, sözcükbilim dışında sarfın da ilkesini teşkil eder.66 

Dikkat edilirse vaz‘ın ilke oluşuyla ilgili buraya kadar yapılan tartışma esas iti-
bariyle müfret lafızlar bağlamında sürdürülmüştür. Bu durum vaz‘ olgusunun sade-
ce kelimenin ilkesi olduğu gibi yanlış bir izlenim uyandırmaktadır. Kelimenin hem 

65	 Kuşçu, Unkûd, 164.
66	 Bu durum Unkûd’da açıkça tartışılmaz. Ancak şârih Müftîzâde Abdurrahim önce sorunu tespit 

etmekte ardından da şöyle bir açıklama getirmektedir: Sözcükbilimde açık bir biçimde müfretle-
rin vaz‘ı (şahsî vaz‘) incelenmektedir. Sarf ilminde incelenen şey ise nev‘î vaz‘dır. Nev‘î vaz‘ şahsî 
vaz‘ın uzantısı olarak ortaya çıktığından, vaz‘ aynı zamanda sarf ilminin ilkesini teşkil etmektedir. 
Vaz‘ın ilke oluşunun sözcükbilime has kılınmasının gerekçesi ise vaz‘ın müfret unsurlarla olan sıkı 
bağlantısıdır. Bu durumda vaz‘ doğrudan sözlükbilimin dolaylı olarak da sarfın ilkesi olmaktadır. 
İlgili açıklamalar için bkz. Müftîzâde Abdürrahim, Şerhu’l-Unkûd, 36.



Abdullah Yıldırım, Ali Kuşçu’da Dil Felsefesi: Dilsel Varlığın Metafizik İlkesi Üzerine

19

maddesi hem de suretinin vaz‘ edildiği doğrudur. Ancak bir varlık alanı olarak dil 
sadece kelimeden oluşmamaktadır. Bilakis anlam dediğimiz şey esas itibariyle cüm-
lede ortaya çıkar. Verili cümle örneklerini mümkün kılan şey ise, tümel bir durum 
olarak cümle formudur. Bu anlamda cümle, nahiv biliminin konusunu teşkil eder. 
Tüm cümle örneklerinin ilkesi olarak cümle formunun birincil, buna bağlı olarak da 
ikincil anlamlara delâletini mümkün kılan şey ise söz konusu formun vaz‘ edilmiş ol-
masıdır. Nitekim Kuşçu, vaz‘ın kısımlarını incelediği bölümde bütün mürekkeplerin 
nev‘î olarak vaz‘ edilmiş oldukları görüşünü benimser (Ve mine’l-vaz‘i’n-nev‘iyyi en 
yesbüte mine’l-vâzı‘i hükmün külliyyün … ve küllü’l-mürekkebâti min hâze’l-kabîl).67 
Bu durumda, vaz‘ın sözcükbilim ve sarfın ilkesi olması yanında aynı zamanda doğru-
dan nahvin, dolaylı olarak ise meânî ve beyanın da ilkesi olması gerekir.68 

Buraya kadar tümel vaz‘ olgusunun dış varlıktaki tikel vaz‘ların dolayısıyla da ti-
kel delâletlerin ilkesi olduğu gösterildi. Ancak bundan çok daha esaslı biçimde vaz‘, 
bir varlık alanı olarak dilin metafizik esasını (mebde) teşkil eder. Çünkü vaz‘ olgusu, 
bir varlık alanını sonuç vermektedir. Buna göre dil, dış varlık ve zihinden bağımsız, 
kendinde bir varlık mertebesi teşkil eder. Nitekim yüzyıllar önce yaşamış bir şahıs 
yahut meydana gelmiş bir olay bütünüyle ortadan kalktığı halde bugün tarafımızdan 
dile getirilmekte ve hakkında konuşulabilmektedir. Diğer bir deyişle söz konusu şa-
hıs yahut olay dış varlıkta mevcut olmasa da dilde var olabilmektedir. Buna göre bir 
şeyi dile getirmek o şeyi dil düzeyinde var kılmak demektir. 

Dilsel varlığın ilkesi derken kast edilen, daha açık biçimde vaz‘ olgusu ile nispetin 
tarafları olarak lafız ve mana unsurları arasındaki ilişkide belirginleşir. Ses türü olarak 
lafız ile zihinde düşünülen bir unsur olarak mana, vaz‘ işleminden önce bağımsız birer 
birim olarak mevcuttur. Buna göre ne lafzın ne de anlamın varlığı vaz‘ olgusuna bağlı 
değildir. Ancak öte yandan lafız ve mana, vaz‘dan önce müfret yahut mürekkep olmak-
la nitelenemez. Nitekim Kuşçu lugatin müfret unsurlarının tanımında, lafzın önce 
vaz‘ olunmuş olma (mevzû), ardından müfret niteliğini belirtmiştir.69 Bu durumda vaz‘ 

67	 Kuşçu, Unkûd, 171.
68	 Ancak kelime hem maddesi hem de sureti bakımından vaz‘ edilirken, cümle sadece sureti bakı-

mından vaz‘ edilmektedir. Nitekim tümel bir form olarak cümle vaz‘ edilmiştir ancak kelimeleri 
bu tümel form çerçevesinde birleştirerek cümleler oluşturan ve bu sayede yepyeni anlamları dile 
getiren dil kullanıcısı olarak insandır. Çünkü bir kelimeyi diğerine isnat etmek suretiyle bir cümle 
kurmak, bütünüyle aklî bir işlemdir. Dolayısıyla vaz‘a bağlı değildir. Bu durumda insanın önünde 
sonsuz bir konuşma imkânı açılmaktadır. Şu halde tek tek cümle örneklerinin vaz‘ edilmiş olduk-
ları söylenemez.

69	 Kuşçu, Unkûd, 169. 



NAZARİYAT

20

asıl, müfret-mürekkep ise bu aslın uzantıları olarak ortaya çıkan nitelikler olmaktadır.70 
Çünkü bir lafzın bu sıfatlarla nitelenmesi gösterdiği anlama bağlıdır. Ancak lafız, belir-
li bir mananın karşılığında vaz‘ edilmeden önce böyle bir niteleme doğal olarak müm-
kün olmayacaktır. Bu durumda lafzın ve mananın vaz‘dan önce mevcut olduklarını 
söyleyebiliriz. Ancak bu belirsiz bir bulunuştur. Nitekim bu durumdaki lafız ve mana 
da dilin parçası değildir. Lafzın ve mananın belirginleşmesi ve hakkında konuşulabilir 
hale gelmesi ise ancak vaz‘ ile mümkündür. Lafız ve mana bu sebeple ancak vaz‘dan 
sonra aralarında oluşan delâlet nispetiyle dilin parçası haline gelir. Sonuç itibariyle dış 
varlıkta lafız ve anlam, vaz‘dan bağımsız olarak vardır. Ancak lafzın anlamın karşılığı 
olarak vaz‘ edilmesinden sonra, söz konusu iki birim arasında delâlet adını verdiğimiz 
ikinci bir nispet meydana gelir. Lafzın ve anlamın dilin unsurları olarak var olmaları, 
delâlet adını verdiğimiz bu ikinci nispet ile mümkündür. Delâleti mümkün kılan şey 
ise, lafzın anlamın karşılığı olarak vaz‘ edilmesi yani birinci nispettir. Şu halde tümel 
bir durum olarak vaz‘ olgusu lafız, anlam ve delâletin mutlak olarak değil ve fakat dilin 
unsurları olmaları bakımından ilkesini oluşturmaktadır.

İlkenin metafizik oluşu ile kast edilen ise vaz‘ olgusunun bir nispetten ibaret 
olması ve itibari mahiyetidir. Buna göre vaz‘, dış varlıkta bağımsız bir nesne olarak 
bulunmayıp lafız ve mana arasında kurulan bir nispetten ibarettir. Dil söz konusu 
olduğunda burada sözü edilen şey esasen akli bir eylem olarak sembolleştirmedir. 
Buna göre herhangi bir ses/lafız belirli bir mananın sembolü olarak tayin edilmekte-
dir. Bu nedenle nispetin varlığı, düşünen bir zihnin irade ve tercihine, dilsel delâlet 
sonucunu doğurması ise toplumdaki tüm bireylerin bu nispeti bilmesi ve kabul edip 
kullanmasına bağlıdır. Her iki durumda da vaz‘ olgusu kendinde duyulur, maddi bir 
varlığa sahip değildir. Bilakis sonuçlarından hareketle zihnin idrak ettiği, duyulur ol-
mayan (aklî) bir mevcuttur.71

Vaz‘ olgusunun ilke oluşu bağlamında son olarak Kuşçu’nun sözcükbilim tanı-
mında geçen, “lafızların hangi anlama vaz‘ edildiklerinin bilgisi” vurgusuna temas 

70	 Müftîzâde Abdürrahim, Şerhu’l-Unkûd, 38.
71	 Modern dil filozoflarından John R. Searle; para, mülkiyet vb. varlığı insan uylaşımına bağlı (itibari) 

olguların -ki en belirgin ve mütekamil örneklerinden birini dil oluşturur- nasıl mümkün olduğu ve 
kurulduğu sorusunu incelediği eserinde, bu türden olguları mümkün kılan ön kabul ve işlemleri 
analiz ederken metafizik ve varlıkbilim (ontoloji) gibi terimler kullanır. Bkz. John R. Searle, The 
Construction of Social Reality (London: Allen Lane The Penguin Press, 1995), 1-29; krş. John R. Sear-
le, Toplumsal Gerçekliğin İnşâsı, çev. Muhittin Macit - Ferruh Özpilavcı (İstanbul: Litera Yayıncılık, 
2005), 15-49. 



Abdullah Yıldırım, Ali Kuşçu’da Dil Felsefesi: Dilsel Varlığın Metafizik İlkesi Üzerine

21

etmeliyiz. Burada dikkat edilmesi gereken nokta, müellifin sözcükbilimi kelimenin 
hangi anlama delâlet ettiği değil bilakis lafzın hangi anlamın karşılığı olarak vaz‘ edil-
diği bilgisi olarak görmesidir. Lafzın anlama delâleti, kelimenin bir irade tarafından 
kullanılmasını gerektirir. Dolayısıyla verili bir cümle içerisinde yer almadıkça keli-
menin delâletinden bahsedilemez. Nitekim İbn Sînâ kelimenin delâletinin mutlak 
surette konuşanın iradesine bağlı olduğunu söylemektedir.72 Aksi takdirde tüm lafız-
ların tek bir anlamı olur ve bu anlamın dışında kullanılmaları söz konusu olmazdı. 
Halbuki fiili durum bunun aksini göstermektedir. Yani lafızlar doğrudan vaz‘ edil-
dikleri anlamda kullanıldıkları gibi bunun dışında kullanım şartlarına bağlı olarak 
genellik-özellik vb. bir takım anlam kaymaları ile yahut ilk anlamları dışında mecaz 
ve kinaye olarak da kullanılabilmektedir. Bu durumda lafızla neyin kast edildiğinin 
dolayısıyla hakikat, mecaz ve kinaye kısımlarından hangisine dâhil olduğunun an-
laşılması için mutlak surette konuşanın iradesiyle bir cümle içerisinde kullanılması 
gerekmektedir. Lafzın vaz‘ında ise durum bundan farklıdır. Çünkü lafzın vaz‘ edildiği 
anlam -her ne kadar bazı lafızlar birden çok anlam için ayrı ayrı vaz‘ edilmiş olsalar 
da- sabittir, dolayısıyla değişmez. Şu halde Kuşçu’nun sözcükbilimi tanımlarken, ne-
den kelimenin delâlet ettiği anlamdan değil de lafzın vaz‘ edildiği anlamdan bahset-
tiği açığa çıkmış olmaktadır. Çünkü delâlet, verili bir dil içerisinde mümkündür. Bu 
da konuşanın iradesine bağlı bir durumdur. Bu nedenle, bir kelimenin hangi anlama 
delâlet ettiği ancak kullanım örneği görüldükten sonra anlaşılabilir. Dolayısıyla söz-
cükbilim lafızların kullanım öncesi hangi anlamları göstermek üzere vaz‘ edildikleri-
ni tespit eder. Kelimenin hangi anlamı göstermek üzere kullanılacağı ise konuşanın 
iradesine bağlı olarak gerçekleşir. Sonraki vaz‘ metinlerinde ifade edildiği şekliyle 
vaz‘ olgusu asıl, kullanım (istimal) ise bu aslın uzantısıdır (fer‘).73  

5. Sonuç

Ali Kuşçu, Arap dilbilimi ve felsefesine ilişkin en önemli ve hacimli çalışması Unkû-
dü’z-zevâhir’in ilk bölümünde dilsel varlık alanının metafizik ilkesi olarak vaz‘ olgu-
su ve genel sorunlarını incelemiştir. Esasen Unkûd, Îcî’nin er-Risâletü’l-vaz‘iyye’si ile 
bağımsız hale gelen literatürün bir parçasıdır. Bu manada Kuşçu’nun tevarüs ettiği 

72	 Ebû Alî el-Hüseyn İbn Sînâ, Mantığa Giriş, çev. Ömer Türker (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2006), 19.
73	 Salih Sürücü, Eğinli Mehmed Rahmi Efendi’nin el-‘Ucâletü’r-Rahmiyye fî Şerhi’r-Risâleti’l-vaz‘iyye 

Adlı Eseri (Metin ve İnceleme) (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2017), 244.



NAZARİYAT

22

birikimi sistematik biçimde yeniden ifade ettiği ve kişisel tercih ve yorumlarıyla zen-
ginleştirdiği söylenebilir. Unkûd bir ses türü olarak lafız ile mana arasında doğal yahut 
rasyonel hiçbir irtibat bulunmadığı, dilsel delâletin düşünen ve irade sahibi bir özne 
tarafından kurulduğu kabulü üzerine temellenir. Bu anlamda bir nispet olarak vaz‘ın 
sonucu olan dilsel delâlet, zorunlu olmayıp bütünüyle dil koyucunun tercihiyle şekil-
lenen kendinde mümkün bir durumdur. Müellif dilin kökeni ve dil koyucunun kimliği 
konusunda ise herhangi bir teoriyi benimsemeyip tevakkuf eder. Öte yandan Kuşçu 
önceki müelliflerden farklı olarak, vaz‘ bilgisini doğrudan ilmü metni’l-luganın ilkeleri 
şeklinde konumlandırır. Dilde kullanılan müfret lafızların tikel vaz‘ bilgisini, dolayısıy-
la da kök harfleri bakımından delâletlerini kayıt altına alan disiplin olarak metnü’l-lu-
ga esasen dilsel varlığın maddî zemini ve esasını teşkil eder. Dolayısıyla metnü’l-luga-
nın ilkelerini incelemek esasen dilsel varlığın temellerini felsefî olarak soruşturmak 
demektir. Vaz‘ biliminin temel konusu tümel vaz‘ olgusu olduğundan, metnü’l-luga 
ile vaz‘ bilgisi arasında tümel-tikel ilişkisi olduğu söylenebilir. Öte yandan hem müfret 
hem mürekkep lafızların form bilgisi de vaz‘ olgusuna bağlıdır. Bu nedenle vaz‘ doğru-
dan lugat, sarf ve nahvin, dolaylı olarak ise belâgat bilimlerinin ilkesini teşkil eder. Ay-
rıca lafız ve mana unsurları, birinci nispet olarak vaz‘dan sonra delâlet ilişkisi ile dilin 
parçası haline gelirler ve temel niteliklere konu olurlar. Bu bakımdan tümel vaz‘ın bir 
bütün olarak dilsel varlığın metafizik ilkesi olduğu söylenebilir.     

Kaynakça
Alak, Musa. “Meşihat Müsteşarı Eğinli İbrahim Hakkı Efendi’nin Vaz‘ İlmine Dair Risâlesinin Tahkik ve 

Tahlili”. İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 25 (2011), 29-76.

Alp, Musa. “Ali Kuşçu’nun Takdîmu’l-Musned İleyh (Mâ Ene Kultu) Risalesi: Tahkik ve Araştırma”. Çu-
kurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (ÇÜİFD) 7/2 (Haziran 2007), 147-168.

Alp, Musa. Arap Dili ve Belağatı Açısından Ali Kuşçu ve Unkûdü’z-zevâhir fi nazmi’l-cevâhir Adlı Eseri. 
İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi, Doktora Tezi, 2006.

Alp, Musa. “Arap Dilinde Telif Edilmiş ‘el-İfsah’ Adlı Eserin Aidiyet Problemi, Kaynakları, İçeriği ve De-
ğerlendirilmesi”. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/2 (2010), 87-110.

Altınörs, Atakan. 50 Soruda Dil Felsefesi. İstanbul: 7 Renk Basım Yayım, 2012.

Altınörs, Atakan. Dil Felsefesine Giriş. İstanbul: İnkılâp, 2003.

Aşkan, Timur. “Abdullah Necîb el-Ayıntâbî’nin er-Risâletü’l-Vaz‘iyye Adlı Eserinin Tahkikli Neşri”. Tahkik 
İslami İlimler Araştırma ve Neşir Dergisi 2/1 (Haziran 2019), 31-80.

Bolay, M. Naci. “Delâlet (Mantık)”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 9. İstanbul: TDV Yayınları, 
1994.



Abdullah Yıldırım, Ali Kuşçu’da Dil Felsefesi: Dilsel Varlığın Metafizik İlkesi Üzerine

23

Boyalık, M. Taha. Dil, Söz ve Fesahat : Abdülkâhir el-Cürcânî’nin Sözdizimi Nazariyesi. İstanbul: Klasik, 
2017. 

Cengiz, Mehdi. Klasik İslam Düşüncesinde Delâlet - Göstergebilim Tarihinin Kayıp Halkası. Ankara: Kita-
be Yayınları, 2023.

Cürcânî, Seyyid Şerif. Kitâbü’t-Tarifât. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1983.

Çelik, Yüksel. es-Seyyid eş-Şerîf el-Cürcânî’nin «el-Misbâh fî Şerh el-Miftâh» Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili 
Edisyon Kritik. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Doktora Tezi, 2009.

Çiçek, Mehmet. Müfessir Olarak Ali Kuşçu. İstanbul: İSAM Yayınları, 2021.

Demir, Ramazan. Arap Dilbilimcilerine Göre Dillerin Kaynağı Meselesi. İstanbul: Marmara Üniversitesi, 
Doktora Tezi, 2008.

Dizer, Muammer. Ali Kuşçu. Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 1988.

Doğan, Muhammed Osman. Tecrîdü’l-itikâd Şârihlerinde İmâmet: İsfahanî ve Ali Kuşçu Örneği. İstanbul: 
İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018.

Durmuş, İsmail. “Sözlük”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 37/398-401. İstanbul: TDV Yayınları, 
2009.

Erdem, Engin. “Ali Kuşçu: Zorunlu Varlık’ın Zorunluluğu Üzerine Bir Tartışma”. Uluslararası 14. ve 15. Yüz-
yıl İslam Düşüncesinde Felsefe, Kelam ve Tasavvuf Sempozyumu Bildirileri. I/91-98. Ankara: Ankara 
Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Yayınları, 2020.

Erdem, Mehmet - Deliçay, Tahsin. “Mantık, Belâgat ve Usûl-ü Fıkıh İlimleri Arasında Ortak Bir Kavram 
Olarak ‘Delâlet’”. Marife Dini Araştırmalar Dergisi 2/1 (Mayıs 2002), 171-180.

Fazlıoğlu, İhsan. “Ali Kuşçu”. İslam Düşünce Atlası. 2/792-796. Konya: Konya Büyükşehir Belediyesi Kül-
tür Yayınları, 2017.

Fazlıoğlu, İhsan. “Ali Kuşçu (Qushji, Abu al-Qasim Ala al-Din Ali ibn Muhammad Qushji-zade)”. Encyc-
lopedia of Ottoman Empire. ed. Gabor Agoston - Bruce Masters. 35-36. New York: Facts on File, 2009.

Glock, Hans-Johann. Analitik Felsefe Nedir? çev. Osman Baran Kaplan. İstanbul: alBaraka Yayınları, 2021.

İbn Cinnî, Ebü’l-Feth Osmân. el-Hasâis. thk. Abdülhamid Hindâvî. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2003.

İbn Sînâ, Ebû Alî el-Hüseyn. Mantığa Giriş. çev. Ömer Türker. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2006.

İbnü’l-Ekfânî, Muhammed b. İbrâhîm b. Sâid el-Ensârî. İrşâdü’l-kâsıd ilâ esne’l-makâsıd fî envâi’l-ulûm. 
thk. Abdülmün‘im Muhammed Ömer. Kahire: Dârü’l-Fikri’l-Arabî, 1990.

Kuşcî, Alâeddin Ali b. Muhammed. Şerhu Tecrîdi’l-akâid. thk. Muhammed Hüseyin ez-Zirâî er-Rızâyî. 
Kum: İntişârât-ı Râid, 1393.

Kuşçu, Ali. Hâşiyetü Alî el-Kuşcî alâ Şerhi’l-Keşşâf li’t-Teftâzânî. thk. Mehmet Çiçek. İstanbul: İSAM Ya-
yınları, 2021.

Kuşçu, Ali. Risâle fî tahkiki lâmi’t-tarîf. İstanbul: Köprülü Kütüphanesi, Fazıl Ahmed Paşa, 1593/21.

Kuşçu, Ali. Risâle fî tahkiki lâmi’t-tarîf. İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Reşid Efendi, 1032/39.

Kuşçu, Ali. Unkûdü’z-zevâhir fi’s-sarf. thk. Ahmed Afîfî. Kahire: Matbaatü Dâri’l-Kütübi’l-Mısriyye, 2001.

Küçükkalay, Hüseyin. Kuran Dili Arapça. İstanbul: Muarrib Yayınları, 2. Basım., 2021.



NAZARİYAT

24

Magee, Bryan. Yeni Düşün Adamları. çev. Mete Tunçay. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 
2004.

Müftîzâde Abdürrahim. Şerhu Unkûdi’z-zevâhir, ts.

Özer, Hasan. “Ali Kuşçu ve ‘Hâşiye ‘Ale’t-Telvîh’ Adlı Eseri”. İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 13 (2009), 
361-392.

Pehlivan, Necmettin. “Bir Âdâbu’l-Bahs ve’l-Munâzara Uygulaması Olarak Ali Kuşçu (ö. 879/1474)’nun 
Şerhu Tecrîdi’l-Kelâm (= eş-Şerhu’l-Cedîd)’i”. Uluslararası 14. ve 15. Yüzyıl İslam Düşüncesinde Felse-
fe, Kelam ve Tasavvuf Sempozyumu Bildirileri. I/172-193. Ankara: Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversi-
tesi Yayınları, 2020.

Râzî, Fahreddin er-. el-Mahsûl fî ilmi usûli’l-fıkh. thk. Taha Cabir Feyyâz el-Alvânî. 1-6 Cilt. Beyrut: Mües-
sesetü’r-Risâle, 1996.

Searle, John R. The Construction of Social Reality. London: Allen Lane The Penguin Press, 1995.

Searle, John R. Toplumsal Gerçekliğin İnşâsı. çev. Muhittin Macit - Ferruh Özpilavcı. İstanbul: Litera Ya-
yıncılık, 2005.

Sekkâkî, Ebû Ya’kûb Yusuf b. Muhammed. Miftâhu’l-ulûm. thk. Abdülhamid Hindâvî. Beyrut: Dârü’l-Kü-
tübi’l-İlmiyye, 2000.

Soysal, Mehmet Fatih. Ali Kuşçu’nun Şerhu Tecrîdi’l-Kelâm’ından Usûl-i Selâse Konularının Tahkiki ve İlâ-
hiyat Meselelerinin Tahlili. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 
2014.

Sula, Murat. Trabzon İl Halk Kütüphanesi’ndeki Arap Dili ve Belâğati Alanındaki Yazmalar ve Ali Kuş-
çu’nun Risâle fi’l-mecâz ve’l-isti’âresi’nin Edisyon Kritiği. İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi, Yüksek Li-
sans Tezi, 2000.

Sürücü, Salih. Eğinli Mehmed Rahmi Efendi’nin el-‘Ucâletü’r-Rahmiyye fî Şerhi’r-Risâleti’l-vaz‘iyye Adlı Ese-
ri (Metin ve İnceleme). İstanbul: Marmara Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2017.

Süyûtî, Celâlüddin Abdurrahman b. Ebî Bekr es-. el-Müzhir fî ʿulûmi’l-luga. thk. Rıdvan Mâmû - Mervan 
Zühûrî. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle Nâşirûn, 2021.

Şensoy, Sedat. Abdülkâhir el-Cürcânî’de Anlam Problemi. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Doktora Tezi, 
2001.

Şensoy, Sedat. Mâ Ene Kultu Risâleleri: Tahkik ve İnceleme. Konya: Aybil Yayınları, 2013.

Taşköprülüzâde Ahmed Efendi. eş-Şekâiku’n-Nu’mâniyye fî ulemâi’d-devleti’l-Osmâniyye. thk. Ahmed 
Suphi Fırat. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi, 1985.

Tekin, Özkan. “Ali Kuşçu’nun Şerhu Tecrîdi’l-Kelâm’ının Kelâm İlmi Açısından Önemi”. Orta Asya’dan 
Anadolu’ya İlmin Yolculuğu. 805-818. Karabük: Karabük Üniversitesi Yayınları, 2021.

Umut, Hasan. Theoretical Astronomy in the Early Modern Ottoman Empire: ʿAlī al-Qūshjī’s Al-Risāla 
al-Fatḥiyya. Montreal: McGill University, Doktora Tezi, 2019.

Ünver, Süheyl. Türk Pozitif İlimler Tarihinden Bir Bahis: Ali Kuşci-Hayatı ve Eserleri. İstanbul: İstanbul 
Üniversitesi Fen Fakültesi, 1948.

Weiss, Bernard George. “Medieval Muslim Discussions of the Origin of Language”. Zeitschrift der Deuts-
chen Morgenländischen Gesellschaft 124/1 (1974), 33-41.



Abdullah Yıldırım, Ali Kuşçu’da Dil Felsefesi: Dilsel Varlığın Metafizik İlkesi Üzerine

25

Weiss, Bernard George. “Orta Çağ İslâm Alimlerinin Dilin Menşei İle İlgili Tartışmaları”. çev. Adem Yığın. 
Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 25 (2003), 127-135.

Yıldırım, Abdullah. “Adudüddin el-Îcî ve er-Risâletü’l-vaz’iyye”. İslâm İlim ve Düşünce Geleneğinde Adu-
düddin el-Îcî. ed. Eşref Altaş. İstanbul: İSAM Yayınları, 2017.

Yıldırım, Abdullah. “Ali Kuşçu ve Risâle fi Vaz‘i’l-Müfredât’ı”. İslâm Araştırmaları Dergisi 19 (2008), 63-86.

Yıldırım, Abdullah. Ali Kuşçu ve Unkûdü’z-Zevâhir - Dil ile Anlam. İstanbul: Ketebe Yayınları, 2024.

Yıldırım, Abdullah. “Miftâhu’l-Ulûm’da İlmü’l-Edeb Kavrayışı”. İhya Uluslararası İslam Araştırmaları 
Dergisi 8/2 (Temmuz 2022), 870-892.

Yıldırım, Abdullah. “Zımnî Vaz‘ın İmkânı: Dilde Gösteren ve Gösterilen Aynı Şey Olabilir mi? Taşköprü-
lüzâde Ahmed Efendi’nin Nüzhetü’l-elhâz fî ademi vaz‘i’l-elfâz li’l-elfâz’ı Bağlamında Bir Değerlen-
dirme”. İslam Tetkikleri Dergisi 11/2 (Eylül 2021), 603-638.

Yıldız, Musa. Ali Kuşçu ve İstiare Risalesi. Ankara: Türk Dil Kurumu, 2020.

Yiğit, Fevzi. “Ali Kuşçu’nun İllet ve Malul Hakkındaki Görüşleri”. Uluslararası 14. ve 15. Yüzyıl İslam Dü-
şüncesinde Felsefe, Kelam ve Tasavvuf Sempozyumu Bildirileri. I/119-133. Ankara: Ankara Yıldırım 
Beyazıt Üniversitesi Yayınları, 2020.

Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer. el-Kustâs fî ilmi’l-‘arûz. thk. Fahreddin Kabâve. Beyrut: Mek-
tebetü’l-Meârif, 1989.


