
Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin 
Kronolojisi, Telif Serüveni ve 
Aralarındaki İlişki

Münzir Şeyhhasan*

Öz: Adudüddîn Abdurrahmân b. Ahmed b. Abdilgaffâr el-Îcî (ö. 756/1355), geç dönem Eş‘arî ekolünün en önemli düşünürlerinden biri olarak kabul edil-
mektedir. Kelam ve diğer ilim alanlarında birçok eser kaleme almış ve bu eserler, telif yöntemleri açısından İslam düşüncesinde etkili olmuştur. Nitekim 
bu eserler, yazılan şerh ve haşiyeleri ile birlikte bir literatür oluşturmuş ve bu sayede aklî ilimler geleneğinin merkezine yerleşmiştir. el-ʿAkâʾidü’l-ʿAdudiyye, 
Cevâhirü’l-kelâm, el-Mevâkıf ve Risâle fî Kelâmillah Îcî’nin kelam ilminde öne çıkan ve bilinen eserleridir. Bunlarla birlikte Cevâhirü’l-kelâm’ın özeti olup 
yazma halinde bulunan el-Uyûn adlı bir eseri daha bulunmaktadır. Bunlar arasında en dikkat çekeni şüphesiz el-Mevâkıf’tır.
el-ʿAkâʾidü’l-ʿAdudiyye müellifin en son telif ettiği eseri olup onu vefatından on iki gün önce kaleme aldığı kabul edilen bir görüştür. el-Uyûn/Uyûnü’l-Cevâ-
hir adlı eseri incelendiğinde hem müellifin mukaddimesinden hem de içerikten Cevâhirü’l-kelâm’ın özeti olduğu anlaşılmaktadır. Bu da el-Uyûn’un 
Cevâhir’den sonra telif edildiğini göstermektedir. Esasen Îcî’nin kelam eserlerinin kronolojisindeki belirsizlik daha çok Cevâhirü’l-kelâm ve el-Mevâkıf 
arasındadır. Her iki eserin başlık ve temaları arasındaki örtüşme ve benzerlikten dolayı, Îcî’nin el-Mevâkıf’ı tamamladıktan sonra, eserde yer alan delilleri 
ve tartışmaları çıkarıp özünü koruyarak Cevâhirü’l-kelâm’ı telif ettiği yaygın olarak kabul edilen bir görüştür. Ancak her iki kitabın önsözleri incelendiğin-
de, Îcî’nin Cevâhir’i İlhanlı veziri Gıyâseddin Muhammed b. Reşîdüddin’e (ö. 736/1335), el-Mevâkıf’ı ise İncû hanedanına mensup Emîr Cemâleddin Ebû 
İshak’a (ö. 758/1357) ithaf ettiği görülmektedir. Bu bilgi Cevâhir’in el-Mevâkıf’tan önce telif edildiği izlenimini vermektedir. Buradan hareketle bazı çağdaş 
araştırmalarda, Cevâhirü’l-kelâm adlı eserin el-Mevâkıf’ın özeti olduğu ve ondan sonra kaleme alındığına dair meşhur görüşün aksine Cevâhirü’l-kelâm’ın 
daha önce telif edildiği savunulmaktadır. 
el-Mevâkıf’ın versiyonlarının olup olmadığını tespit edebilmek için eserin başta müellif nüshası olmak üzere bütün nüshaları incelenmiştir. Öncelikle Top-
kapı Müzesi Kütüphanesi’ndeki nüshanın müellife aidiyeti tespit edilmiştir. Ayrıca metnin versiyonlarını ve nihai halinin tespit edilmesinde Kirmânî’nin 
el-Kevâşif şerhu’l-Mevâkıf adlı eserinde el-Mevâkıf metni için yaptığı tashihler de dikkate alınmıştır.
Bu makalede Îcî’nin mezkûr beş kelâmi eserinin kronolojisi tespit edilmeye çalışılmıştır. Buna göre el-Mevâkıf, Cevâhirü’l-kelâm ve el-Uyûn adlı eserlerin 
kronolojik olarak burada sıralandığı şekliyle telif edildiği ve birbirleriyle asıl-muhtasar-öz şeklinde organik bir ilişki içerisinde oldukları tespit edilmiştir. 
Ayrıca müellifin kelam eserlerinde fikir istikrarına sahip olduğu ve düşüncelerinde ciddi anlamda bir değişim olmadığı görülmüştür. Bu sonuca Îcî’nin 
mezkûr eserlerinin konuları karşılaştırılarak, yazma nüshaları incelenerek ve bu eserlere yazılmış önemli şerhlerdeki bilgiler esas alınarak ulaşılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Kelam, Îcî, el-Mevâkıf, Cevâhirü’l-kelâm, el-Uyûn, el-ʿAkâʾidü’l-ʿAdudiyye, Gıyâseddin Muhammed, Emîr Ebû İshak

Abstract: Al-Imam ʿAḍud al-Dīn al-Ījī (d. 756/1355) is recognized as one of the most significant thinkers of the late Ash’ari school. He authored numerous 
works in theology and other fields, which have established an influential methodology in terms of composition and classification. Indeed, the commen-
taries and annotations written on these works have formed substantial literature and have become central to the tradition of rational sciences. Among his 
notable works in theology are al-ʿAqāʾid al-ʿAḍudiyyah, Jawāhir al-Kalām, al-Mawāqif, and a work still in manuscript form called al-ʿUyūn, considered an 
abstract of Jawāhir al-Kalām, is also attributed to him. Among these, undoubtedly, al-Mawāqif stands out as the most distinguished.
al-ʿAqāʾid al-ʿAḍudiyyah is considered his last composition, written twelve days before his death. Upon close examination of the al-ʿUyūn/ʿUyūn al-Jawāhir, 
both the introduction and content reveal it to be a summary of Jawāhir al-Kalām. This indicates that al-ʿUyūn was composed after Jawāhir al-Kalām. The 
uncertainty lies between Jawāhir al-Kalām and al-Mawāqif Due to the overlap and similarity between the titles and themes of both works, it is widely 
accepted that after completing al-Mawāqif Ījī condensed it by omitting the evidence and discussions while preserving the essence to compose Jawāhir 
al-Kalām. However, upon examining the prefaces of both books, it is observed that Ījī dedicated Jawāhir al-Kalām to Minister Ghiyāth al-Dīn Muhammad 
bin Rashīd al-Dīn (d. 736/1335), while he dedicated al-Mawāqif to Jamal al-Dīn Abū Ishaq (d. 758/1357), suggesting that Jawāhir al-Kalām was written before 
al-Mawāqif. From this point of view, some contemporary studies argue that Jawāhir al-kalām was written before al-Mawāqif, contrary to the popular view 
that it is a summary of al-Mawāqif and that it was written after it.
To determine whether there are different versions of al-Mawāqif, all available manuscripts of the work, particularly the author’s original copy, have been 
examined. Initially, it was established that the manuscript housed in the Topkapı Museum Library belongs to the author. Additionally, corrections made 
to the text of al-Mawāqif by Kirmānī in his al-Kawāshif Sharḥ al-Mawāqif were also taken into consideration in identifying the variations and the finalized 
form of the text.
This article attempts to determine the chronology of Ījī’s aforementioned five theological works and establishes that al-Mawāqif, Jawāhir al-Kalām, and 
al-ʿUyūn were written in this order chronologically, forming an organic relationship as primary, derivative, and summarizing works, respectively. Further-
more, it is observed that the author maintains intellectual consistency throughout his theological works, with no significant shift in his ideas. This conclu-
sion is reached through comparative analysis of the subjects of Ījī’s works, examination of manuscript copies, and reliance on important commentaries 
associated with these works.

Keywords: Kalām, al-Ījī, al-Mawāqif, Jawāhir al-Kalām, al-ʿUyūn, al-ʿAqāʾid al-ʿAḍudiyyah, Ghiyāth al-Dīn Muhammad, Abū Ishaq

*	 Dr. Öğr. Üyesi, İstanbul Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Kelam Anabilim Dalı, munzir.seyhhasan@istanbul.edu.tr

 

Şeyhhasan, Münzir. “Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin 
Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki”, Nazariyat 11/2 (Ekim 
2025): 79-126.

Atıf©dx.doi.org/10.65643/Nazariyat.11.2.M0234DOI

https://orcid.org/0000-0003-3557-1922

Makale Geliş Tarihi: 6 Ocak 2024 17 Haziran 2024Makale Kabul Tarihi:



NAZARİYAT

80

Giriş

Önde gelen âlimlerin eserlerinin telif tarihini belirlemek, İslam düşünce tarihine çe-
şitli yönleriyle ışık tutmaktadır. Zira kitapların yazım tarihini bilmek bu kitapların 
yazıldığı siyasi, sosyal ve entelektüel atmosferi; eserlerin telif sebeplerini ve yönetici-
lerin bu eserlerin üretimine olan etkisini anlamaya yardımcı olur. Ayrıca bu tarihsel 
bağlam âlimlerin düşünce ve görüşlerinin gelişim ve dönüşümlerini takip etmeye 
imkân tanımaktadır. Bu düşünceden hareketle bazı tarihçilere göre döneminin mü-
ceddidi olarak görülen1 Adudüddîn el-Îcî’nin (ö. 756/1355) kelam düşüncesinin geli-
şim ve dönüşümünü, kelama dair yazdığı eserlerinin telif serüvenini ve kronolojik 
sıralamasını, bu eserlerin birbirleriyle olan ilişkilerinden ve aralarındaki farklılıklar-
dan hareketle tespit etmeye çalışacağız.

Tespit edebildiğimiz kadarıyla Îcî’nin kelam ilmine dair toplam beş eseri ve ri-
salesi bulunmaktadır: el-Mevâkıf, Cevâhirü’l-kelâm, el-Uyûn, el-ʿAkâʾidü’l-ʿAdudiyye ve 
Risâle fî Kelâmillah. 

el-ʿAkâʾidü’l-ʿAdudiyye adlı eseri Îcî’nin öğrencisi İftihâruddin ed-Dâmegânî’ye (ö. 
775/1374) göre Îcî’nin vefatından on iki gün önce kaleme alınmıştır.2 Bu eserin telif 
tarihi hakkında herhangi bir görüş ayrılığının olduğu bilinmemektedir.3 Söz konusu 
eser kısa bir akaid risâlesi olup delil ve tartışmalara temas etmeksizin ele alınmıştır.4 
Bu eser üzerine yazılmış çok sayıda şerh ve haşiye bulunmaktadır. 

el-ʿAkâʾidü’l-ʿAdudiyye’nin telif tarihi net olarak bilindiği için eserlerin kronolojik 
sıralaması tespit edilirken bu eser için ayrı bir başlık açılmamıştır. Benzer şekilde Risa-
le fî Kelâmillah5 adlı risalenin de telif tarihi belirsiz olduğundan Îcî’nin bu çalışmasına 
ayrı bir başlık tahsis edilmemiştir. Kelâm sıfatı hakkında kapsamlı olmayan bir say-
fa hacminde olan bu risale Eşref Altaş tarafından tahkik edilerek Türkçe’ye tercüme 

1	 Hamdullah el-Müstevfî el-Kazvînî, Târîh-i Güzîde, nşr. Edward G. Browne (Leiden: E.J. Brill, 1910), 
808.

2	 İftihâruddin ed-Dâmegânî, el-Kavâ‘idü’ş-Şemsiyye fî Şerhi’l-ʿAkâ’idi’l-ʿAdudiyye (İstanbul: Süleyma-
niye Kütüphanesi, Ayasofya, 2307), 2a.

3	 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-Zunûn (Bağdat: Mektebetü’l-müsennâ, 1941), 2, 1144.
4	 M. Ali Koca, “Akaid-Kelâm İlişkisi Bağlamında Akaid Literatürünü Okumak: Îcî’nin Akaid Risâle-

si Örneği”, İslâm İlim ve Düşünce Geleneğinde Adudüddin el-Îcî içinde (İstanbul: İSAM Yayınları, 
2017), 229-230, 253.

5	 Yazma nüshalarda farklı isimlerle belirtilmiştir.



Münzir Şeyhhasan, Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki

81

edilmiştir. Cürcânî, risaleyi kendi rivayetiyle Îcî’ye nispet ederek Şerhu’l-Mevâkıf’a derc 
etmiş6 ve böylece risalenin ona aidiyetini kesinleştirmiş; eserinde bu risaleyi yorum-
layarak katkıda bulunmuştur.7 Risalenin tespit edebildiğimiz on iki nüshası8, iki farklı 
şerhi, Şerhu’l-Mevâkıf, Keşkûl ve Îcî’yi ele alan ikincil literatür incelenmesine rağmen 
bu eserlerin hiçbirinde risalenin telif tarihi hakkında bir bilgi bulunamamıştır.

Îcî’nin diğer üç eseri yani el-Mevâkıf, Cevâhirü’l-kelâm ve el-Uyûn mukayeseli ola-
rak incelendiğinde eserler arasında organik bir bağın olduğu görülmektedir. Ancak 
hiçbirinin telif tarihi net bir şekilde bilinmemektedir. Bu nedenle bu makalede daha 
çok bu üç eserin kronolojisi ve incelemesi üzerine yoğunlaşılmıştır.

el-Uyûn, her ne kadar hem Îcî’nin bazı öğrencileri tarafından hem de bazı kelam 
ve tabakat kitaplarında zikredilse de diğer iki eserin gölgesinde kalmış ve onun üze-
rine pek fazla çalışma yapılmamıştır. Hâlâ yazma halinde olan esere Reza Pourjavady 
kısa bir şekilde temas etmiş ve eserin bir nüshasının olduğunu belirtmiştir.9 Bu se-
beple çalışmada ilk olarak bu eserin kısa bir şekilde tanıtılması uygun görülmüştür. 
Makalede el-Uyûn hakkında bilgi verildikten sonra içerikleri mukayese edilmek su-
retiyle el-Mevâkıf, Cevâhirü’l-kelâm ve el-Uyûn arasındaki ilişki ortaya konacaktır. Öte 
yandan müellifin kelam eserlerinin kronolojik sıralaması, yazma nüshaları ile son 
versiyonları (ibrazeleri) ve bu karşılaştırmalar neticesinde onun fikirleri arasında bir 
değişimin olup olmadığı incelenecektir.

6	 Seyyid Şerîf Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, thk. Muhammed Bedreddin en-N’asânî (Mısır: Mat-
baʿa’tü’s-Saʿâde, 1325/1907), 8, 103-104. 

7	 Bkz. Eşref Altaş, “Adudüddin el-Îcî’nin Risâle Fî Kelâmillah Adlı Eserinin Tahkik ve Tercümesi”, İs-
lâm İlim ve Düşünce Geleneğinde Adudüddin el-Îcî içinde (İstanbul: İSAM Yayınları, 2017), 391-399. 
Altaş, Bahâeddin el-Âmilî’nin bu risaleyi Keşkûl (1/240) adlı eserine Îcî’ye nispet etmeksizin dahil 
ettiğini ve bu risale üzerine Kemalpaşazâde’nin (ö. 940/1534) müstakil bir şerhi olduğunu ifade 
eder. Mu’inüddin el-Îcî (ö. 905/1500) Risâle fi’l-kelâmi’n-nefsî adlı risalesinde Îcî’nin bu risalesi-
ni eleştirmiştir. Onun söz konusu risalesinin bir nüshası Süleymaniye Kütüphanesi Hüsrev Paşa 
koleksiyonunda, 752/3 (31a-50b) demirbaş numarasıyla kayıtlıdır. Bkz. Muhammed Eroğlu, “Îcî, 
Mu’inüddin”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2000), 21, 414-416. 

8	 Altaş çalışmasında risalenin altı nüshasını zikretmiş olup tespit ettiğimiz diğer nüshalar şunlardır: 
Süleymaniye Kütüphanesi, Antalya Tekelioğlu, 859/4, 53a; İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, 
Reşid Efendi, 1032/35, 199a-199b; İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Esad Efendi, 3821/5, 35a-35b; 
İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Ayasofya, 2375, 174a; Konya Yazma Eserler Bölge Müdürlüğü, 
5852/22, 134a, Bursa: İnebey Kütüphanesi, Hüseyin Çelebi, 606, 5a.

9	 Bkz. Reza Pourjavady, “The Legacy of ʿAḍud al-Dīn al-Ījī”, Philosophical Theology in Islam Later 
Ashʿarism East and West, ed. Ayman Shihadeh ve Jan Thiele (Leiden; Boston: Brill, 2020), 347.



NAZARİYAT

82

el-Uyûn adlı eser incelendiğinde hem mukaddimeden hem de içerikten onun 
Cevâhirü’l-kelâm’ın özeti olduğu anlaşılmaktadır. Bu nedenle ileride açıklanacağı 
üzere bu eserin; konu, tertip ve üslup bakımından Cevâhirü’l-kelâm’a benzediğin-
den dolayı Cevâhir’den sonra telif edildiği düşünülmektedir. Dolayısıyla Cevâhir ile 
el-Uyûn başta muhteva bakımından karşılaştırıldığında iki eserin kronolojisi tespit 
edilebilmektedir. Ne var ki, telif kronolojisi açısından esas problemin Cevâhir ile 
el-Mevâkıf arasında olduğunu belirtmeliyiz.

el-Uyûn’un betimlemesi ve diğer iki eserle mukayesesine geçmeden önce 
el-Mevâkıf ve Cevâhirü’l-kelâm arasındaki problem hakkında birkaç hususu belirtmek 
faydalı olacaktır. el-Mevâkıf ve Cevâhirü’l-kelâm arasındaki kronolojik sıralamaya dair 
meşhur görüş, Îcî’nin önce el-Mevâkıf’ı yazdığı ve daha sonra el-Mevâkıf ’ı özetleyerek 
Cevâhirü’l-kelâm’ı kaleme aldığı yönündedir. Ancak bu görüş sahipleri iddialarını -iki 
eser arasında var olan benzerlik dışında- herhangi bir delille destekleyememişler-
dir. Bazı çağdaş araştırmacılar ise kitapların mukaddimelerinden hareketle, Îcî’nin 
Cevâhirü’l-kelâm’ı İlhanlı veziri Gıyâseddin Muhammed b. Reşîdüddin’e (ö. 736/1335), 
el-Mevâkıf’ı ise İncû hanedanına mensup Emîr Cemâleddin Ebû İshak’a (ö. 758/1357) 
ithaf ettiğini dikkate alarak Cevâhir’in el-Mevâkıf’tan önce telif edildiğini ileri sür-
müşlerdir. Bu görüş sahipleri, her iki kitabın konu ve tertip açısından benzeşmesin-
den hareketle de Cevâhirü’l-kelâm’ın el-Mevâkıf’ın taslağı olduğunu savunmuşlardır. 
Îcî üzerine yaptığı çalışmalarıyla bilinen Van Ess (ö. 2021) de hazırladığı Îcî madde-
sinde “el-Mevâkıf ile Cevâhirü’l-kelâm arasındaki dakik ilişki henüz çalışılmamıştır. 
Her iki eserin konu, tertip ve mesâil bakımından benzerliği dikkat çekmektedir” sö-
züyle konunun önemine dikkat çekmiştir.10 Biz de bu çalışmada konu hakkındaki 
farklı görüş ve delilleri inceleyerek iki eser arasındaki öncelik-sonralık ilişkisini çözü-
me kavuşturmaya çalıştık. Bu inceleme neticesinde bu ilişkinin çözümüyle beraber 
el-Uyûn’un telif sıralaması da ortaya çıkacaktır.

Cevâhir ile el-Mevâkıf arasındaki ilişki hakkında ortaya konulan yukarıda ifade 
ettiğimiz iki farklı görüşün temellendirilmesinde eksik olan nokta, Îcî’nin söz konu-
su eserlerinin yazma nüshalarına başvurulmamasıdır. Biz meşhur görüşün delillerini 
zikrederken yazmalara başvurmakla birlikte, ikinci görüşün ve diğer fikirlerin detay-
larını genel olarak yazma nüshalardaki bilgilerden hareketle incelemeye ve delillen-
dirmeye çalışacağız. Dolayısıyla çalışmanın temel referans kaynakları her iki kitabın 

10	 J. Van Ess, “ʿAżod-al-Dīn Ījī”, Encyclopædıa Iranıca (Erişim 27 Mart 2024).



Münzir Şeyhhasan, Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki

83

yazma nüshalarıdır. Bu bağlamda el-Mevâkıf’ın elli iki ve Cevâhirü’l-kelâm’ın on beş 
nüshasını belirleyip inceledik. Bu nüshaların başında, sonunda veya kenarında yer 
alan temellük, istinsah, mütalaa, tashih, fevâid, minhüvât vb. notları referans alarak 
her iki eserin telif sırası, kimler tarafından okunduğu, üzerine yapılan şerhler gibi 
daha önce kaynaklarda yer almayan bazı önemli bilgileri tespit etmeyi amaçladık. 
Konu hakkında daha fazla bilgi edinebilmek için bu iki kitap üzerine yazılan şerh ve 
haşiyeler ile bunların yirmiden fazla yazma nüshasını da incelememizin kaynakları 
arasına dahil ettik. Böylece Îcî’nin pek bilinmeyen bazı öğrencilerinin isimlerini ve 
bu öğrencilerin hocalarının eserleri üzerine kaleme aldıkları henüz yazma halinde 
olan bazı şerhlerini tespit ettik. Diğer taraftan Îcî ve eserlerini ele alan biyografi ve 
tabakat kitapları ile Îcî hakkında yazılmış çağdaş araştırmalar ve çalışmalar da maka-
lenin kaynakları arasında yer almaktadır. 

Makalenin ilk bölümünde, el-Uyûn’un ismi, müellife aidiyeti, yazma nüshaları ve 
literatürdeki yeri incelenmiştir. Ardından el-Mevâkıf, Cevâhirü’l-kelâm ve el-Uyûn adlı 
eserlerin karşılaştırmalı bir analizi yapılmıştır. İkinci bölümde el-Mevâkıf ve Cevâ-
hirü’l-kelâm’ın telif tarihleri hakkındaki görüşler ve bunların dayandığı gerekçeler 
ayrıntılı bir şekilde ele alınmıştır. Üçüncü bölümde el-Mevâkıf’ın nihai versiyonunu 
tespit edebilmek amacıyla önce müellif nüshası olduğu düşünülen nüsha incelene-
rek müellife aidiyeti kesinleştirilmeye çalışılmıştır. Ardından Kirmânî’nin şerhinde 
geçen metin düzeltmeleri analiz edilmiştir. Son olarak el-Mevâkıf metni bazı yerlerde 
müellif nüshası, Kirmânî’nin ve Cürcânî’nin şerhlerinde yaptıkları tashihler ve eserin 
başka bir nüshası esas alınarak mukabele edilmiştir. Sonuç kısmında, yapılan araş-
tırma neticesinde elde edilen bulgulara ve konu hakkında tercih ettiğimiz görüşe yer 
verilmiştir. Ekte ise el-Mevâkıf ve Cevâhirü’l-kelâm’ın incelenen yazma nüshalarının 
katalog kayıtları ile telif ve istinsah gibi önemli bilgileri içeren bir tablo sunulmuştur.

1. Îcî’nin Kelam Eserleri Arasındaki İlişki ve Tahlili

Yukarıda da temas ettiğimiz gibi hakkında çok fazla çalışma mevcut olmadığı ve 
hâlâ yazma halinde bulunduğu için bu başlık altında öncelikle müellifin el-Uyûn adlı 
eserini tanıtacağız. Ardından el-Mevâkıf, Cevâhirü’l-kelâm ve el-Uyûn adlı eserlerinin 
konu başlıklarının mukayesesini yapacağız. Sonrasında ise Îcî’nin kelam eserleri ara-
sında görüş farklılıklarının olup olmadığını tespit etmeye çalışacağız.



NAZARİYAT

84

1. 1. Îcî’nin el-Uyûn Adlı Eseri

Bazı kaynaklarda11 Uyûnü’l-Cevâhir şeklinde geçen eserin bir yazma nüshasında12 ve 
müellifin öğrencilerinden Kirmânî ile Yezdî’nin eserlerinde13 el-Uyûn olarak geçti-
ği için bu çalışmada da el-Uyûn ismi tercih edilmiştir. Bu eserin Îcî’ye aidiyetinde 
herhangi bir kuşku bulunmamaktadır. Zira sonraki literatür özellikle Îcî’nin öğren-
cilerinden Kirmânî14 (ö. 786/1384) ve Muînüddîn el-Yezdî15 (ö. 789/1387) gibi önemli 
isimler bu esere atıfta bulunmaktadır. Sonraki âlimlerin kitaplarında da Îcî’nin bu 
eserine işaret edilmektedir.16

Hacim olarak neredeyse Cevâhirü’l-kelâm’ın yarısı kadar17 olan el-Uyûn’un iki nüs-
hası tespit edilmiştir. Bunlardan ilki, Süleymaniye Kütüphanesi Carullah Efendi ko-
leksiyonu 1259 demirbaş numaralı mecmuanın 1b-30b varakları arasında yer almakta 
ve zahriye sayfasında eserin adı Uyûnü’l-kelâm şeklinde geçmektedir. Bu nüshanın İlâ-
hiyât bölümünde “Vücûdî Sıfatlar” bahsinde ilim sıfatından sonraki bir varağı eksiktir. 
Ancak bu, eserin aslındaki eksiklikten değil eksik istinsahtan kaynaklıdır. Hicri 749 
yılında Receb ayının başlarında istinsah edilen nüshasının müstensihi “Tâc Kâfî”dir.

İkinci nüsha ise Tahran Milli Melek Kütüphanesi’nde 1789 demirbaş numarasıyla 
kayıtlıdır. el-Uyûn, Îcî’ye ait Cevâhirü’l-kelâm, el-Fevâʾidü’l-Gıyâsiyye’yi de içeren ve aynı 
müstensih tarafından istinsah edilen bu mecmuanın 80-121 sayfaları arasında yer al-
maktadır. Bu nüsha hicri 750 yılının Receb ayında istinsah edilmiştir. Nüshanın başın-
da ve zahriye sayfasında eserin adı el-Uyûn olarak geçmektedir. Carullah nüshası ka-
dar nitelikli olmasa da eser tam ve eksiksiz olması bakımından değer kazanmaktadır.

11	 Bkz. Ebü’s-Senâ Şihâbüddîn Mahmûd, Ruhü’l-Me’anî fî tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿazîm ve’s-sebʿi’l-mesânî, 
thk. Ali Abdülbârî Atiyye (Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-ʿilmiyye, 1415), 2, 226; Muhammed Ali Müderrisi 
Tebrîzî, Reyhânetü’l-edeb fî terâcimi’l-ma‘ rûfîn bi’l-künye evi’l-lakab (Tahran: y.y., 1328-33), 4, 143. 

12	 Îcî, el-Uyûn (Tahran: Milli Melek, 1789), 80.
13	 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Yûsuf b. Alî Kirmânî, el-Kevâşif şerhu’l-Mevâkıf (İstanbul: 

Süleymaniye Kütüphanesi, Amcazâde Hüseyin, 317), 158a, 159a, 267b, 311b, 316a; Muînüddîn Yezdi, 
Mevâhib-i İlâhî der Târîh-i Âl-i Muzaffer, nşr. Saîd-i Nefîsî (Tahran: y.y., 1326), 1, 243.

14	 Kirmânî, el-Mevâkıf şerhinde birkaç yerde el-Uyûn adlı esere atıf yapmaktadır. Bkz. Kirmânî, 
el-Kevâşif (Amcazâde Hüseyin, 317), 158a, 159a, 267b, 311b, 316a.

15	 Yezdî bu tarih kitabında, hocası Îcî hakkında bilgi verirken eserleri arasında el-Uyûn’u da zikret-
mektedir. Bkz. Yezdî, Mevâhib-i İlâhî, 1, 243.

16	 Hâfız-ı Ebrû, Zübdetü’t-tevârîh, nşr. Seyyid Kemâl Hâc Seyyid Cevâdî (Tahran: y.y., 1372), 1, 254; 
Âlûsî, Rûhu’l-meʿânî, 2, 226; Tebrîzî, Reyhânetü’l-edeb, 4, 143; Muhammed Bâkır b. Zeynilâbidîn b. 
Ca‘fer el-Mûsevî Hansârî, Ravzâtü’l-cennât fî ahvâli’l-ʿulemâʾ ve’s-sâdât (Tahran: İsmâiliyân Kütüp-
hanesi, 1390), 5, 49.

17	 Milli Melek 1789 mecmuasında aynı müstensih tarafından istinsah edilen iki eser ve her sayfada 
satır sayısı aynı olan önce Cevâhirü’l-kelâm 78 sayfa sonra el-Uyûn 41 sayfadan oluşmaktadır.



Münzir Şeyhhasan, Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki

85

el-Uyûn’un bu zamana kadar yayımlanmamış olmasıyla birlikte üzerine herhangi 

bir şerhin yazıldığına dair bir bilgi de bulunmamaktadır. Ancak Muînüddîn Cüneyd 

Şîrâzî (ö. 801/1399), İftihâruddin Muhammed b. Nasrullah b. Muhammed ed-Dâme-

gânî (ö. 775/1374) adlı zatın Îcî’nin el-Mevâkıf, Cevâhirü’l-kelâm ve el-Uyûn adlı eserle-

rine birer şerhi olduğunu söylemektedir.18 Dâmegânî’nin sözü geçen üç esere yazdığı 

şerhlerin hiçbirine ulaşılamamıştır; ancak Îcî’nin el-ʿAkâʾidü’l-ʿAdudiyye adlı risalesi-

ne yazdığı el-Kavâ‘idu’ş-şemsiyye fî şerhi’l-Akâidi’l-Adudiyye isimli şerhinin nüshaları-

nın olduğu bilinmektedir.19

Îcî el-Uyûn’un mukaddimesinde eseri dönemin hanedanlarından herhangi birine 

ithaf etmeksizin eserin telif sebebini şöyle açıklar: “Bu, usulü’d-dînde ve yakinî ilim-

lerde muhtasar bir eserdir. Mezhep görüşlerine yer vererek ana meseleleri ve temel 

konularda öz delilleri esere ekledim. Kolayca ezberlenebilmesi için lafızlarında çok 

fazla özette bulundum”.20 Buradan Îcî’nin, Cevâhir’den daha kısa olan el-Uyûn’u telif 

etmesindeki amacının ezberlenebilecek hacimde bir kelam eseri ortaya koyma arzusu 

olduğu anlaşılmaktadır. Eser; mesâil, sistematik, tertip ve üslup bakımından aslı olan 

Cevâhirü’l-kelâm’a çok benzemektedir. Hatta birçok yerde aynı cümlelere rastlanmak-

tadır. Bununla birlikte Cevâhirü’l-kelâm’da geçen bazı itiraz ve istidlaller çıkartılmıştır. 

Özetlemenin daha çok “cevher (cevâhir)” bölümünde ve “felek ve gezegenler” konula-

rında olduğu görülmektedir. Aşağıda yer alan mukayese bölümünde göreceğimiz üze-

re Cevâhirü’l-kelâm’da geçen bütün ana konular el-Uyûn’da da yer almaktadır.

el-Uyûn’un kronolojik olarak el-Mevâkıf ve Cevâhirü’l-kelâm’dan sonra geldiğini 

Kirmânî’nin şerhinde yer alan şu ifadelerinden anlamak mümkündür: “Îcî, Mevakıf’ta 

geçen sıfatlara Cevâhir’de kerem sıfatını, el-Uyûn’da ise rahmet sıfatını ilave etti.” 21 

Görüldüğü üzere “ilave etti” ifadesi daha sonra telif edildiğini bildiğimiz eserler için 

kullanılmaktadır.

18	 Cüneyd-i Şîrâzî ve Ebü’l-Kâsım Muînüddîn Cüneyd b. Mahmûd, Şeddü’l-izâr fî ḥaṭṭi’l-evzâr ʿ an züvvâ-
ri’l-mezâr, nşr. Muhammed Kazvînî ve İkbâl-i Âştiyânî (Tahran: Çaphane-i Meclis, 1328), 66-67.

19	 Dâmegânî’nin bu şerhinin nüshaları için bkz. Beyazıt 3155, Beyazıt 2935; Ayasofya 2307; Esad Efen-
di 3584; Hacı Mahmud Efendi 1348.

20	 Îcî, el-Uyûn (Milli Melek, 1789), 81.
21	 Kirmânî, el-Kevâşif (Amcazâde Hüseyin, 317), 316a. Kirmânî’nin “Cevâhir’de ilave etti” ifadesi ayrıca 

iki farklı yerde geçmektedir, 104b, 335a-335b.



NAZARİYAT

86

1. 2. el-Mevâkıf, Cevâhirü’l-kelâm ve el-Uyûn’daki Konu ve Başlıkların Mukayesesi

Îcî’nin el-Mevâkıf adlı eseri, sistematik ve tertipli olmasıyla dikkat çekmektedir. Ki-
tap, altı ana bölümden (mevkıf) meydana gelmekte olup, bunların altında alt bölüm 
(mersad) ve alt konular (maksad) bulunmaktadır. Bu eser geniş bir konu yelpazesine 
sahiptir. Ayrıca deliller ve istidlâl yöntemleriyle konuları sistematik şekilde ele al-
maktadır. Bu nedenle esere âlimler ve talebeler yüzyıllar boyunca ilgi göstermiş, üze-
rine çok sayıda şerh ve haşiye yazılmıştır. Ayrıca eser dönemin resmi eğitim kurumla-
rı olan medreselerde temel başvuru kaynakları arasında yer almıştır. Cevâhirü’l-kelâm 
ile el-Uyûn arasında önemli düzeyde benzerlikler bulunduğu gibi el-Mevâkıf ile Cevâ-
hirü’l-kelâm arasında da başlıklandırma, konuların sistematiği ve üslubu açısından 
önemli yakınlıklar dikkat çekmektedir. Bununla birlikte, Cevâhir’de sadece konuların 
(mesâil) ele alınması ve el-Mevâkıf’ta ise bunun yanında tartışmalara yer verilmesi iki 
kitap arasındaki temel farklılık olarak göze çarpmaktadır.

Bu üç kitabın konu ve başlık mukayesesinin yapıldığı aşağıdaki tabloda el-Mevâ-
kıf’ın22 sadece ana (mevkıf) ve alt (mersad) bölümleri zikredilmiştir.

el-Mevâkıf Cevâhirü’l-kelâm23 el-Uyûn24

1. Mevkıf: Öncüller 1. Öncüller 1. Öncüller

1. Mersad: Her İlmin Başında 
Zikredilmesi Gerekenler 1. 1. İlim 1. 1. İlim

2. Mersad: Bilginin Tarifi 1. 2. Bilginin Tarifi 1. 2. Bilginin Tarifi

3. Mersad: Bilginin Kısımları 1. 3. Bilginin Kısımları 1. 3. Bilginin Kısımları

4. Mersad: Zorunlu Bilgilerin İspatı

5. Mersad: Nazar 1. 4. Nazar 1. 4. Nazar

6. Mersad: Nazarın Gerçekleştiği Yol 1. 5. Nazarın 
Gerçekleştiği Yol

1. 5. Nazarın 
Gerçekleştiği Yol

2. Mevkıf: Umûr-i Âmme 2. Umûr-i Âmme 2. Umûr-i Âmme

Öncüller: Ma’lûmâtın Taksimi 2. 1. Ma’lûmun Taksimi 2. 1. Ma’lûmun Taksimi

22	 Bkz. Adudüddîn Abdurrahmân b. Ahmed b. Abdilgaffâr el- Îcî, el-Mevâkıf fî ʿilmi’l-kelâm (Beyrut: 
Âlemü’l-kütüb. t.y.).

23	 Cevâhir’deki başlıklar müellif tarafından açıkça belirtilmediği için eserin neşirlerinde konu bağla-
mından hareketle muhakkikler tarafından eklenmiştir. Bkz. Adudüddîn Abdurrahmân b. Ahmed 
b. Abdilgaffâr el- Îcî, “Kitabu Cevâhirü’l-kelâm Muhtasarü’l-Mevâkıf”, thk. Ebü’l-Ala Afîfî, Mecelle-
tü Külliyeti’l-Âdâb, 2/2 (Aralık 1934); Süleyman Ermihan, Aduddüddin el-Îcî’nin “Cevâhirü’l-Kelâm” 
İsimli Eserinin Tahkik ve Tahlili (Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi, 2020). 

24	 el-Uyûn’un başlıklarını eserin yazma nüshasını esas alarak bağlamdan hareketle oluşturduk.



Münzir Şeyhhasan, Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki

87

1. Mersad: Varlık ve Yokluk 2. 2. Varlık ve Yokluk 2. 2. Varlık ve Yokluk

2. Mersad: Mahiyet 2. 3. Mahiyet 2. 3. Mahiyet

3. Mersad: Zorunluluk, İmkân, 
İmkânsızlık

2. 4. Zorunluluk, İmkân, 
İmkânsızlık

2. 4. Zorunluluk, İmkân, 
İmkânsızlık

4. Mersad: Birlik ve Çokluk 2. 5. Birlik ve Çokluk 2. 5. Birlik ve Çokluk

5. Mersad: İllet ve Ma’lûl 2. 6. İllet ve Ma’lûl 2. 6. İllet ve Ma’lûl

3. Mevkıf: Arazlar 3. Arazlar 3. Arazlar

1. Mersad: Arazların Tümel Bahisleri 3. 1. Arazın Tanımı 3. 1. Arazın Tanımı

2. Mersad: Nicelik 3. 2. Nicelik 3. 2. Nicelik

3. Mersad: Nitelik 3. 3. Nitelik 3. 3. Nitelik

4. Mersad: Nispetler 3. 4. Nispetler 3. 4. Nispetler

5. Mersad: İzâfet 3. 5. İzâfet 3. 5. İzâfet

4. Mevkıf: Cevherler 4. Cevherler 4. Cevherler

1. Mersad: Cisim 4. 1. Cisim 4. 1. Cisim

2. Mersad: Cisimlerin Arazları ve 
Halleri

4. 2. Cisimlerin Arazları 
ve Halleri

4. 2. Cisimlerin Arazları 
ve Halleri

3. Mersad: Soyut Nefis 4. 3. Nefisler 4. 3. Nefisler

4. Mersad: Akıl 4. 4. Akıl 4. 4. Akıl

5. Mevkıf: İlâhiyât 5. İlâhiyât 5. İlâhiyât

1. Mersad: İlâhî Zât 5. 1. İlâhî Zât 5. 1. İlâhî Zât

2. Mersad: Zorunlu’nun Tenzihi 5. 2. Zorunlu’nun 
Tenzihi 5. 2. Zorunlu’nun Tenzihi

3. Mersad: Vahdâniyyet 5. 3. Vâhdâniyyet 5. 3. Vâhdâniyyet

4. Mersad: Vücûdî Sıfatlar 5. 4. Vücûdî Sıfatlar 5. 4. Vücûdî Sıfatlar

5. Mersad: Allah’a Taalluku 
Mümkün Olan Şeyler

5. 5. Allah’a Taalluku 
Mümkün Olan Şeyler

5. 5. Allah’a Taalluku 
Mümkün Olan Şeyler

6. Mersad: Allah’ın Fiilleri 5. 6. Allah’ın Fiilleri ve 
Kulun Fiilleri

5. 6. Allah’ın Fiilleri ve 
Kulun Fiilleri

7. Mersad: Allah’ın İsimleri 5. 7. Allah’ın İsimleri 5. 7. Allah’ın İsimleri

6. Mevkıf: Sem’iyyât 6. Sem’iyyât 6. Sem’iyyât

1. Mersad: Nübüvvet Konuları 6. 1. Nübüvvet 6. 1. Nübüvvet

2. Mersad: Âhiret 6. 2. Âhiret 6. 2. Âhiret

3. Mersad: Şer’î İsimler ve 
Hükümler 6. 3. İman ve Küfür 6. 3. İman ve Küfür

4. Mersad: İmâmet 6. 4. İmâmet 6. 4. İmâmet



NAZARİYAT

88

Tabloda yer alan konulara bakıldığında, üç eserin konu, başlık, mesâil ve ter-
tip bakımından aynı oldukları görülür. Diğer iki eserden farklı olarak el-Mevâkıf’ta, 
deliller, itirazlar, cevaplar ve nakiller de bulunmaktadır. Afîfî’nin tabiriyle Cevâhi-
rü’l-kelâm o kadar kısadır ki sanki rumuz ve kod diliyle yazılmıştır.25 el-Uyûn ise Cevâ-
hirü’l-kelâm’ın daha öz halidir. Konu, başlık, tertip ve mesâil açısından bu benzerlik 
üç eser arasında organik bir ilişki olduğunu göstermektedir.

1. 3. Îcî’nin Kelam Eserlerinin Konu Analizi

Îcî’nin beş kelam eseri üzerinden onun fikirlerinin gelişim seyrini takip etmek ve gö-
rüşlerinde değişiklik olup olmadığını tespit etmek adına belirli konuları mukayese 
ederek bunlar arasında ne kadar fark olduğunu ortaya koymaya çalışacağız.

el-Mevâkıf, Cevâhirü’l-kelâm ve el-Uyûn adlı eserlerin birbirleriyle organik ilişki-
si olduğu için bunları kendi arasında mukayese ederek farklılıklarını tespit etmeye 
çalıştık. Diğer iki eseri yani Risâle fî Kelâmillah ve el-ʿAkâʾidü’l-ʿAdudiyye’yi ise sadece 
el-Mevâkıf ile mukayese edip ulaştığımız sonuçları analize tâbi tuttuk. 

Risâle fî Kelâmillah’ın odak noktası, Eş‘arî’nin “Kelâm, nefsî mânadır” sözünün 
onun bazı takipçileri tarafından kelâm sıfatının sadece mânayı kapsadığı şeklinde 
anlaşılmasının doğru olmadığı; aksine Eş‘arî’nin sözünden kelâm-ı nefsînin lafız ve 
mânayı kapsadığı, Allah’ın zatıyla kaim, mushaflarda yazılı, dillerde okunan ve kalp-
lerde ezberlenen olduğu şeklinde anlaşılmasıdır. Bu ise hâdis olan okuma, yazma ve 
ezberden başka bir şeydir.26 Îcî’nin kelâm sıfatına dair anlayışı el-Mevâkıf’ta da burada 
olduğu gibi geçmektedir. Zira Îcî’nin, el-Mevâkıf’ın girişinde “Kuran kadimdir, dillerle 
okunan ve mushaflarda yazılan” ifadesini Cürcânî, az önce belirttiğimiz Kelâm-i nefsî 
risalesinde geçen anlayışa mutabık bir şekilde şerh etmiştir.27 Yine ilahiyat bölümün-
de, kelâm bahsinde daha çok konuya dair farklı görüşleri ve itirazları aktararak bu 
anlayışına aykırı bir şey söylemediği görülmektedir.28 Ayrıca Îcî’nin 723/1323 yılında 

25	 Adudüddîn el-Îcî, “Kitabu Cevâhirü’l-kelâm Muhtasarü’l-Mevâkıf”, thk. Ebü’l-Ala Afîfî, Mecelletü 
Külliyeti’l-Âdâb 2/2 (Aralık 1934), 134.

26	 Altaş, “Adudüddin el-Îcî’nin Risâle Fî Kelâmillah Adlı eserinin Tahkik ve Tercümesi”, 392.
27	 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 1, 20-21.
28	 Îcî, el-Mevâkıf, 293-295; Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 1, 103-118. Bu konuyla ilgili Kirmânî’nin kapsamlı 

bir tahkiki bulunmaktadır. Bkz. Kirmânî, el-Kevâşif (Şehid Ali Paşa, 1684), 162b-163b.



Münzir Şeyhhasan, Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki

89

tamamlanan Tahkîkü’t-Tefsîr29 adlı tefsirinde de risaledeki görüşlerine benzeyen ifa-
deler bulunmaktadır.30

el-ʿAkâʾidü’l-ʿAdudiyye adlı eseri kelamın ilahiyat, sem’iyyât ve nübüvvât şeklinde-
ki taksimini takip eden ve tartışmalara girmeyen bir akaid risalesidir. Îcî, el-Mevâkıf 
adlı eserinde ilahiyat ve sem’iyyât bahislerini ana başlık olarak son iki mevkıfa tahsis 
etmiş, nübüvvet bahislerini ise sem’iyyât başlığının ardından ilk konu olarak ele al-
mış ve me‘âd bahislerini ise nübüvvet konusundan sonra incelemiştir. el-ʿAkâʾidü’l-ʿA-
dudiyye’de ise yine ilahiyat, sem’iyyât ve nübüvvât şeklindeki taksim korunmakla 
beraber konu tertibinde bir farklılık görülmektedir. Nitekim ilahiyat meselelerinden 
sonra me‘âd konuları, ardından nübüvvât konuları incelenmiştir. el-ʿAkâʾidü’l-ʿAdu-
diyye’nin, el-Mevâkıf’tan tertip konusunda ayrıştığı diğer bahis melekler hakkındadır. 
Zira bu konu el-Mevâkıf’ta nübüvvet bahsi altında yer alırken el-ʿAkâʾidü’l-ʿAdudiy-
ye’de ilahiyat bahislerinde ele alınmıştır.31 

Tespit edebildiğimiz kadarıyla el-ʿAkâʾidü’l-ʿAdudiyye ve el-Mevâkıf arasında 
mesâil bakımından da herhangi bir farklılık bulunmamaktadır. Örneğin el-Mevâ-
kıf’ta marifetullah için nazarın vacip olduğu meselesi geniş bir şekilde incelenmiş ve 
itirazlara cevap verilmiştir.32 el-ʿAkâʾidü’l-ʿAdudiyye’de ise buradaki görüşü teyit eder 
biçimde “ma’rifetullah için nazarda bulunmak vaciptir, nazarla bilme meydana gelir, 
muallime ise ihtiyaç yoktur” şeklinde bir ifade geçmektedir.33 Yine el-Mevâkıf’ta Allah 
Teâlâ’nın isimlerinin tevkîfî olduğu ilahiyat bölümünün sonunda bir başlık altında 
yer almaktadır.34 el-ʿAkâʾidü’l-ʿAdudiyye’de de benzer şekilde Allah Teâlâ’nın isimleri-
nin tevkîfî olduğu zikredilmiştir.35 Aynı şekilde el-Mevâkıf’ta tecsimin küfre götürme-
yeceği ifade edilip ve tekfir edenlerin delillerine de cevap verilirken36 el-ʿAkâʾidü’l-ʿA-
dudiyye’de tecsimin küfür değil bidat olduğu belirtilir.37

29	 Bkz. Îcî, Tahkîkü’t-Tefsîr (İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Damad İbrahim Paşa, 134), 369b.
30	 Bkz. Îcî, Tahkîkü’t-Tefsîr (İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Damad İbrahim Paşa, 135), 533b; Ha-

run Öğmuş, “Adudüddin el-Îcî’nin Tefsirciliği ve Tahkîkü’t-Tefsîr Adlı Eser”, İslâm İlim ve Düşünce 
Geleneğinde Adudüddin el-Îcî içinde, ed. Eşref Altaş (İstanbul: İSAM Yayınları, 2017), 490.

31	 Koca, “Akaid-Kelâm İlişkisi Bağlamında Akaid Literatürünü Okumak: Îcî’nin Akaid Risâlesi Örne-
ği”, 256.

32	 Îcî, el-Mevâkıf, 26-28.
33	 Îcî, el-ʿAkâʾidü’l-ʿAdudiyye, Celâlüddin Devvânî, Şerhü’l-ʿAkâʾidü’l-ʿAdudiyye içinde, (Beyrut: Daru 

İhyâi’t-turâsi’l-Arabî, 1437/2016), 237.
34	 Îcî, el-Mevâkıf, 333.
35	 Îcî, el-ʿAkâʾidü’l-ʿAdudiyye, 239.
36	 Îcî, el-Mevâkıf, 394.
37	 Îcî, el-ʿAkâʾidü’l-ʿAdudiyye, 241.



NAZARİYAT

90

Görüldüğü üzere Risâle fî Kelâmillah, el-Mevâkıf ve el-ʿAkâʾidü’l-ʿAdudiyye bağla-
mında Îcî’de bir fikir değişikliği veya dönüşümü bulunmamakta; sadece son iki eser 
arasında bazı konuların tertibinde takdim-tehir bulunmaktadır.

Diğer üç eser arasındaki benzerlik, asıl-muhtasar ve öz şeklindeki organik ilişkiy-
le birlikte bazı küçük farklılıkların bulunduğu da görülmektedir. Nitekim Kirmânî’nin 
işaret ettiği üzere ve bazı tespitlerimizden hareketle Îcî, bu üç eseri kaleme alırken 
az da olsa bazı konularda farklılık yapmış ve zaman zaman ilave açıklamalarda bu-
lunmuştur. Ancak bu ufak farklılıkları müellifin bir fikir değişikliği içerisinde olduğu 
şeklinde anlamak doğru olmayacaktır. Bu iddiamızı birkaç örnekle delillendireceğiz:

1. Arazlar bölümünün nitelik bahsinde yer alan ilim sıfatı anlatılırken aklın tanı-
mı el-Mevâkıf’ta şöyle geçer:

قال الإمام الرازي: والظاهر أنه غريزة يتبعها العلم بالضروريات عند سلامة الآلات38

Ancak Cevâhirü’l-kelâm39 ve el-Uyûn’da40 سلامة الآلات yerine عدم المانع şeklinde bir 
ifade geçmektedir. Burada İci’nin görüşünde bir değişiklik söz konusu değildir. Zira o 
burada Râzî’nin bir ifadesini aktarmaktadır.

2. Cevâhir bölümünde hayvânî nefs bahsinde el-Mevâkıf’ta

النفس الحيوانية وتسمى قواها نفسانية، وهي إما مدركة وإما محركة

şeklindeki ibare41 Cevâhirü’l-kelâm42 ve el-Uyûn’da43 hayvânî nefsin taksimi 
فاعلة  وإما  مدركة   şeklinde geçmektedir. Burada da bir görüş değişikliği söz konusu إما 
olmayıp sadece “muharrike” ifadesi “fâile” olarak isimlendirilmiştir. Diğer bir ifadeyle 
değişiklik, sadece aynı mefhumun farklı ifadelerle karşılanması cinsindendir.

3. el-Mevâkıf’ın İlâhiyât bölümünde Vücûdî Sıfatlar bahsinin sonunda Cenâb-ı 
Allah’a nispet edilmesinde ihtilaf edilen sıfatlar başlığı altında; beka, kıdem, istiva’, 
vech, yed, aynân, cenb, kadem, isba’, yemin ve tekvîn sıfatları ele alınmaktadır.44 Cevâ-

38	 Îcî, el-Mevâkıf, 146.
39	 Îcî, “Cevâhirü’l-kelâm”, thk. Afîfî, 170.
40	 Îcî, el-Uyûn (Milli Melek, 1789), 97.
41	 Îcî, el-Mevâkıf, 235.
42	 Îcî, “Cevâhirü’l-kelâm”, thk. Afîfî, 194, 196.
43	 Îcî, el-Uyûn (Milli Melek, 1789), 105, 106.
44	 Îcî, el-Mevâkıf, 296-298.



Münzir Şeyhhasan, Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki

91

hirü’l-kelâm’da ise bunlar dışında “kerem” sıfatı da zikredilmiştir.45 el-Uyûn’da ise “ke-
rem” ve “rahmet” sıfatları ilave edilmiştir.46

4. el-Mevâkıf’ın üçüncü mevkıfının arazlar bölümünde, filozoflara göre arazların 
kısımları başlığı altında, filozoflara göre arazların dokuz kategori olduğu zikredilmek-
tedir. Bu kategorileri sıraladıktan sonra Îcî, bu dokuz kategorinin yukarı cinsler olma-
dığını, arazların bu dokuz kategoriyle sınırlı kalmadığını savunur ve tersini iddia eden 
İbn Sînâ’ya cevap verir.47 Cevâhirü’l-kelâm48 ve el-Uyûn’da49 buna ilaveten arazların bu 
dokuz kategoriye cins olmadığı şeklinde el-Mevâkıf’ta olmayan bir ilave görülmektedir. 

5. Îcî el-Mevâkıf’ın ilahiyat bölümünde, Allah’ın fiilleri başlığı altında, Mu‘tezile’ye 
ilzâmî bir cevap vererek şöyle demektedir: Mu‘tezile’nin söyledikleri, kulun fiillerin-
de bağımsız olmadığını söyleyenler için bağlayıcı olursa birkaç gerekçeden dolayı bu 
görüş Mu‘tezile için de bağlayıcı olur: 1) Allah’ın kulun fiilleri arasında yokluğunu 
bildiklerinin kuldan sadır olması imkânsızdır; varlığını bildiklerinin ise kuldan sadır 
olması zorunludur. 2) Allah’ın kulun fiillerinden varlığını dilediği kesinlikle gerçek-
leşir ve yokluğunu dilediği kesinlikle gerçekleşmez.50 Îcî Cevâhirü’l-kelâm’da ise Al-
lah’ın bildiği ve dilediği şeye ek olarak “Allah’ın ihbar ettiği şey” ifadesini eklemiştir.51 
Yani Allah’ın kulun fiilleri arasında olmayacağını haber verdiği şeyin kuldan çıkması 
imkânsızdır. Varlığını haber verdiği kulun fiillerinin ise kuldan çıkması zorunludur.

6. el-Mevâkıf’ın ilahiyat bölümünde, Mu‘tezile’nin tevil ettikleri şeylerden bir ta-
nesi de eceldir. Ehl-i hakk’a göre katledilen kimse eceliyle ölmüştür ve onun ölümü 
Allah’ın fiiliyle gerçekleşmiştir. Mu‘tezile’ye göre ise katledilen kimsenin ölümü kâti-
lin fiilinden doğar; kâtil onu öldürmeseydi eceli olan zamana kadar yaşardı.52 Cevâ-
hirü’l-kelâm’da Mu‘tezile’nin bu görüşüne itiraz olarak el-Mevâkıf’ta olmayan şöyle bir 
cevap yer almaktadır: Ölüm makdûr (kudret altındadır) olduğu halde bunun zıttı olan 
yaşatma kudret altında değildir.53 Dolayısıyla Mu‘tezile’nin bu görüşünden iki zıttan bi-

45	 Bu ilave Afîfî’nin neşrinde bulunmamaktadır; ancak birkaç yazma nüshada yer almaktadır. Bkz. 
Îcî, Cevâhirü’l-kelâm (İstanbul: Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi, III. Ahmed, 1801), 40a; Îcî, 
Cevâhirü’l-kelâm (Tahran: Milli Melek, 1789), 62; Îcî, Cevâhirü’l-kelâm (İstanbul: Süleymaniye Kü-
tüphanesi, Carullah, 1302), 41a.

46	 Îcî, el-Uyûn (Milli Melek, 1789), 112.
47	 Îcî, el-Mevâkıf, 97-99.
48	 Îcî, “Cevâhirü’l-kelâm”, thk. Afîfî, 157.
49	 Îcî, el-Uyûn (Milli Melek, 1789), 19.
50	 Îcî, el-Mevâkıf, 315.
51	 Îcî, “Cevâhirü’l-kelâm”, thk. Afîfî, 211.
52	 Îcî, el-Mevâkıf, 320.
53	 Îcî, “Cevâhirü’l-kelâm”, thk. Afîfî, 212.



NAZARİYAT

92

rini yapabilen kimsenin diğerini yapamaması gerekir ki bu da onlara göre bâtıldır. Zira 
onlar iki zıttan birine kadir olan kimsenin diğerine de kadir olduğu kanaatindedirler.

Bu farklıklardan hareketle Îcî’nin bu eserleri kaleme alırken herhangi bir fikir de-
ğişikliğine veya ciddi bir dönüşüme gitmediği anlaşılmaktadır. Zira zikrettiğimiz bu 
farklılıklar daha çok meseleyi daha net açıklamaya dönük olup esasa ilişkin değildir. 
Hem bu eserleri arasında çok az farklılık olmasından, hem de yaptığımız analizden 
hareketle Îcî’nin kelam eserlerinde bir fikir istikrarının olduğu, radikal bir dönüşüm 
olmadığı, görüşlerinde bir tutarlılık ve ahenk olduğu tespit edilmiştir.

2. el-Mevâkıf ve Cevâhirü’l-kelâm’ın Telif Kronolojisine Dair Görüşler

Îcî’nin el-Mevâkıf, Cevâhirü’l-kelâm ve el-Uyûn adlı eserleri arasında yaptığımız mu-
kayeseden de anlaşılacağı üzere üç eser içinde organik bir ilişki bulunmaktadır. el-
Uyûn’nun Cevâhirü’l-kelâm’ın özeti olduğu konusunda şüphe bulunmadığı için kro-
noloji problemi diğer iki eser arasında kalmaktadır. el-Mevâkıf ve Cevâhirü’l-kelâm’ın 
telif sırasıyla ilgili iki ihtimal söz konusudur: 1. Îcî ilk olarak el-Mevâkıf’ı kaleme almış, 
sonra da onu özetleyerek Cevâhir’i oluşturmuştur. 2. Îcî önce Cevâhir’i yazmış, sonra 
konuları, başlıkları ve tertibi koruyarak eseri genişletmiştir.

2. 1. Birinci Görüş: el-Mevâkıf, Cevâhirü’l-kelâm’dan Önce Telif Edilmiştir

Bir müellifin eserlerinin kronolojisini belirlemek için en ideal yöntemlerden biri, 
eserlerin içindeki atıfları tespit etmektir. Ancak Îcî, söz konusu iki eser arasında her-
hangi bir atıf yapmamıştır. Bununla birlikte, genel kabule ve yaygın görüşe göre Îcî 
önce el-Mevâkıf’ı yazmış ve sonra onu özetleyerek Cevâhirü’l-kelâm’ı telif etmiştir. 
Kâtib Çelebi (ö. 1067/1657): “Müellif, el-Mevâkıf’ı özetlemiş ve ona Cevâhirü’l-kelâm 
adını vermiştir.”54 diyerek Cevâhirü’l-kelâm’ın el-Mevâkıf’ın bir özeti olduğunu hiçbir 
delil sunmaksızın açıkça ifade etmektedir. Çağdaş araştırmacılardan Afîfî55 ve Âşik 
Hüseyin56 de Kâtib Çelebi’nin söylediklerini delillendirmeksizin aktarmıştır. Bu görü-
şü destekleyen orijinal sayılabilecek deliller şunlardır:

54	 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-Zunûn, 2, 1893.
55	 Îcî, “Cevâhirü’l-kelâm”, thk. Afîfî, 133-134.
56	 Âşık Hüseyin, “Mukaddime,” el-Fevâʾidü’l-Gıyâssiyye fî ʿulûmi’l-belâğa içinde, nşr. Âşık Hüseyin 

(Kahire: Darü’l-Kitabi’l-Mısrî, 1412/1991), 20.



Münzir Şeyhhasan, Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki

93

2. 1. 1. Îcî’nin Öğrencilerinin Açıklamaları

Îcî’nin eserlerini şerh eden bazı öğrencilerinin eserlerinde de geçen çeşitli bilgiler 
el-Mevâkıf’ın Cevâhirü’l-kelâm’dan önce telif edildiği görüşünü teyit etmektedir.

Şems-i Tebrîzî’nin Açıklaması:

Îcî’nin, Şems-i Tebrîzî olarak da bilinen öğrencisi Muhammed b. Mahmûd (ö. 
755/1354’ten sonra),57 755’te (1354) Sîrhân adlı şehirde tamamladığı ez-Zehâir fî şer-
hi’l-Cevâhir58 isimli eserinde Îcî’nin önce el-Mevâkıf ’ı yazdığını, sonra da bu eseri özetle-
yerek Cevâhirü’l-kelâm’ı telif ettiğini belirtmiştir. Onun ifadesi tam olarak şu şekildedir:

“Tahkik mürekkebi, tedkik deryası, şeyhim, üstadım … Mahmûd el-Îcî … aranan delilleri 
eksiksiz içeren ve kuşkulardan kurtaran müstakil bir eser olan el-Mevâkıf’ı yazdı. Ardın-
dan da bunu gayet güzel, eksiksiz, tatmin edici ve helal olan bir büyüyle büyüleyici ola-
cak şekilde özetledi. Adını da Cevâhirü’l-kelâm koydu. Bu eser en nadir cevherlerin özü, 
değerli ve eşsiz inci, ifadesi temiz, hacmi latif, gereksiz ifade içermeyen, konu sapmala-
rından ve anlaşılmaz ibarelerden de ârîdir.”59

Îcî’nin öğrencisi Tebrîzî’nin hocası henüz hayattayken 755/1354 yılında60 Cevâ-
hirü’l-kelâm üzerine yazdığı ez-Zehâir fî şerhi’l-Cevâhir adlı şerhte yer alan ifadeleri, 
el-Mevâkıf’ın Cevâhirü’l-kelâm’dan önce yazıldığını açıkça göstermesi bakımından 
önemlidir. Nitekim Tebrîzî bu şerhte el-Mevâkıf’a atıfta bulunmaktadır.61 Ayrıca onun, 
el-Mevâkıf’ın bir nüshasına sahip olduğu62 ve onu tashih ettiği63 de bilinmektedir. 

57	 Bu zatın ayrıca el-Metâlibü’l-ʿâliyye ve’l-mekasidü’s-seniyye adlı bir eseri MS Staatsbibliothek zu 
Berlin, Wetzstein II 1781 Kütüphanesi’nde bulunmaktadır. Bkz. Reza Pourjavady, “The Legacy of 
ʿAḍud al-Dīn al-Ījī”, 356. Ayrıca Tebrîzî, ez-Zehâir fî şerhi’l-Cevâhir adlı şerhin mukaddimesinde 
Kırım’a uğradığını ve burada Emîr Alâeddîn b. Emîr İsâ Bey … el-Emîr el-Hüseynî ile karşılaştığını 
belirtmektedir. Bunun dışında Tebrîzî hakkında herhangi bir bilgiye ulaşılamamıştır. Bununla bir-
likte Îcî’nin öğrencisi olduğuna dair herhangi bir şüphe yoktur. Zira yazmış olduğu şerhin mukad-
dimesinde Îcî’nin öğrencisi olduğunu açık bir şekilde belirtmektedir. Bkz. Şemseddin et-Tebrîzî, 
ez-Zehâir fî şerhi’l-Cevâhir (İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Fatih, 3197), 2a, 3a.

58	 Tebrîzî’nin ez-Zehâir fî şerhi’l-Cevâhir adlı eseri yazma halinde olup henüz neşredilmemiştir. Bi-
linen tek nüshası 186 varaktan müteşekkil olup Süleymaniye Kütüphanesi Fatih koleksiyonunda 
3197 demirbaş numarası ile kayıtlıdır. Bu nüsha 765’te istinsah edilmiştir.

59	 et-Tebrîzî, ez-Zehâir (Fatih, 3197), 2a-2b.
60	 Bkz. et-Tebrîzî, ez-Zehâir (Fatih, 3197), 186a.
61	 Bkz. et-Tebrîzî, ez-Zehâir (Fatih, 3197), 7a, 12a, 166a, 185b.
62	 Bkz. Îcî, el-Mevâkıf (Bursa: İnebey Kütüphanesi, Hüseyin Çelebi, 606), 170b.
63	 Bkz. Îcî, el-Mevâkıf (İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Damad İbrahim Paşa, 806), 217a.



NAZARİYAT

94

Ebû Abdullah Hamed b. Muhammed b. Hamed el-Hâlidî’nin Beyanı:64

Topkapı Saray Kütüphanesi III. Ahmed koleksiyonu 1801 demirbaş numaralı nüshası 
Cevâhirü’l-kelâm ve el-Mevâkıf’ı ihtiva etmektedir. Zahriye sayfasında, el-Hâlidî’nin 
Îcî’den ders aldığını gösteren temellük kaydı yer almaktadır.65 Mecmuada yer alan 
el-Mevâkıf’ın sonunda Hâlidî’nin bu nüshayı 763’te müellife okunan bir nüsha ile kar-
şılaştırdığını ifade eden şu notu yer alır:

“Bu eser, 5 Şaban 763 Pazartesi günü (30 Mayıs 1362) incelenmiş ve açıklamaları Hamed 
b. Muhammed b. Hamed el-Hâlidî tarafından yazılmıştır. Allah onun hayatını hayırla sür-
dürsün. Ayrıca 773’ün Zilkade ayında bu nüsha tekrar incelenmiş ve müellife okunan bir 
nüsha ile karşılaştırılmıştır, Allah ona rahmet eylesin.”66

Bu nüshada Cevâhirü’l-kelâm metninden sonra el-Mevâkıf kitabı yer almaktadır. 
Nüshadaki el-Mevâkıf metni başlamadan önce, Hâlidî’nin şu notu bulunmaktadır: 

“Kelâm alanında el-Mevâkıf kitabı insanlığın sevgilisi, saygıdeğer üstadımız, dinî ve aklî 
bilimlerin saflaştırıcısı, hakkı ve dini destekleyen Abdurrahman el-Îcî tarafından yazıl-
mıştır. … Bu kitabın ve onun yavrusu el-Cevâhir’in şer’î satın almayla sahibi, ganî olan Al-
lah’ın kullarının en zayıfı Hamed b. Muhammed b. Hamed el-Hâlidî’dir. Allah ona kitabın 
gizli hazinelerine erişme imkânı versin.”67

Hâlidî’nin bu derkenar notunda geçen “ma‘a ferhihî’l-müsemmâ bi’l-Cevâhir” ifa-
desi, Cevâhirü’l-kelâm’ın el-Mevâkıf’ın özetlenmiş bir versiyonu olduğunu göstermek-
tedir. Bu ifade, her ne kadar el-Mevâkıf’ın Cevâhirü’l-kelâm’dan önce telif edildiğinin 
kesin bir kanıtı olmasa da “ferh”, yani “yavru” kelimesi bahsettiğimiz anlamı taşımak-
tadır ve el-Mevâkıf’ın Cevâhirü’l-kelâm’dan önce kaleme alındığı görüşünü destekle-
yen güçlü bir kanıt olarak kabul edilmektedir.

2. 1. 2. Cevâhirü’l-kelâm Şârihlerinin Beyanları

Cevâhirü’l-kelâm üzerine birçok şerh bulunmaktadır.68 Ancak çoğu halen yazma ha-

64	 Adudüddîn Abdurrahmân b. Ahmed b. Abdilgaffâr el- Îcî, Cevâhirü’l-kelâm (III. Ahmed, 1801), 1a.
65	 Îcî, Cevâhirü’l-kelâm (III. Ahmed, 1801), 1a.
66	 Îcî, el-Mevâkıf fî ʿilmi’l-kelâm (İstanbul: Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi, III. Ahmed, 1801), 231a.
67	 Îcî, el-Mevâkıf (III. Ahmed, 1801), 51a.
68	 Cevâhirü’l-kelâm adlı eserin üzerine yazılmış çeşitli şerhler bulunmaktadır. Bunlardan bazıları 

şunlardır: [1] Adını tespit edemediğimiz bir müellif tarafından yazılan Cevâhirü’l-kelâm şerhinin 
bir nüshası Süleymaniye Kütüphanesi, Ragıb Paşa, nr. 775’te kayıtlı olup 764’te (1363) istinsah edil-



Münzir Şeyhhasan, Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki

95

linde olup bunlardan sadece birkaçı yayımlanmıştır. Bu şerhlerden biri de geç dö-
nemde yazılan İbrahim el-Halebî el-Medârî’nin69 (ö. 1190/1776) Silkü’n-nizâm Şerhu 
Cevâhiri’l-kelâm adlı eseridir.70 el-Medârî, şerhinin girişinde Cevâhir’in el-Mevâkıf’ın 
bir özeti olduğunu belirtmektedir:

“Kâdi Adudüddin el-Îcî tarafından kaleme alınan el-Mevâkıf ’ın özeti/muhtasarı olan 
Cevâhirü’l-kelâm’ın kelâm ilminde en kapsamlı kitap olduğunu gördüm. Delilleri ve istid-
lâlleri içeren bu eserin, el-Mevâkıf’ın sadece küçük bir kısmını içermediğini fark ettim.”71

Cevâhir’in şârihi olan el-Medârî’nin bu sözleri eserin, el-Mevâkıf’tan sonra yazıl-
dığını göstermektedir. Nitekim özetleme (ihtisar), hacimli eserler üzerinde yapılan 
bir işlemdir. Cevâhir’in bir nüshasında el-Medârî kendi hattıyla yazdığı bir notta: 
“Cevâhirü’l-kelâm, Kâdi Adudüddin el-Îcî’nin eseridir. O, bu eseri el-Mevâkıf adlı ki-
tabından özetlemiştir”72 diyerek Cevâhir’in el-Mevâkıf ’ın muhtasarı olduğunu ikinci 
defa ve daha açık bir şekilde ifade etmiştir.

2. 1. 3. Cevâhirü’l-kelâm’ın Yazma Nüshalarındaki Kanıtlar

Eserler hakkında önemli bilgilerin yer aldığı kaynaklardan biri de onların nitelikli 
yazma nüshalarıdır. Zira yazma nüshalarda bazen metnin yanı sıra eser ve müellifine 

miştir. [2] ‘Alâ’ et-Tenbihî olarak da bilinen Ali b. Muhammed el-Buhârî’nin (ö. 770/1369’den son-
ra) Şerhu Cevâhirü’l-kelâm adlı eseri. Bu şerh, 770’te (1369) tamamlanmıştır. Bu şerhin bir nüshası 
Şam’daki İbn Abidin adlı özel kütüphanede bulunmaktadır. Bu nüshanın demirbaş numarası yok-
tur. Diğer nüshaları ise Taşkent Bîrunî Enstitüsü’nde 548 ve British Museum 188’de kayıtlıdır. [3] 
Ebû Abdullah Muhammed b. Yusuf es-Senûsî el-Hasanî’nin (ö. 895/1490) Şerhu Cevâhirü’l-kelâm 
adlı eseri. Bu şerhin nüshası bulunamamıştır, ancak el-Fasî, Cevâhirü’l-kelâm’a yazdığı şerhin mu-
kaddimesinde es-Senûsî’nin kitabının bazı bölümlerini şerh ettiğini belirtmiştir. [4] Abdurrah-
man b. Abdulkadir b. Ali b. Yusuf el-Fasî’nin (ö. 1096/1685) Şerhu Cevâhirü’l-ʿulûm adlı şerhi. Bu 
şerh, 1078’de (1668) tamamlanmıştır. Eserin Süleymaniye Kütüphanesi, Nûruosmaniye, nr. 2163’te 
bir nüshası bulunmaktadır. Sehâvî, Kirmânî’nin Cevâhirü’l-kelâm üzerine ez-Zevâhir adlı bir şerhi 
olduğunu belirtmektedir. Bkz. Ebü’l-Hayr Şemsüddîn Muhammed b. Abdirrahmân es-Sehâvî, ed-
Dav’ü’l-lâmi li-ehli’l-karni’t-tâsi’ (Beyrut: Daru Mektebeti’l-Hayat, t.y.), 10, 260.

69	 İbrahim el-Halebî el-Medârî’nin hayatı ve eserleri hakkında daha detaylı bilgi için bkz. Münzir Şey-
hhasan, “İbrahim el-Halebî el-Medârî ve el-Lüm’a Adlı Eseri”, el-Lüm’a fi’l-hudûs ve’l-kıdem ve’l-kazâ 
ve’l-kader ve tahkîki’t-teklîf içinde, thk. Münzir Şeyhhasan (İstanbul: İSAM Yayınları, 2022), 15-43.

70	 Bu eser 2022 yılında yayımlanmıştır; ancak muhakkik mevcut olan müellif nüshası ve diğer nite-
likli nüshaları ihmal edip neşretmiştir.

71	 İbrahim el-Halebî el-Medârî, Silkü’n-nizâm Şerh Cevâhirü’l-kelâm, nşr. Gulâm Haydar es-Sıddiki 
(Amman: Darü’n-Nûri’l-Mubîn, 2022), 37.

72	 Îcî, Cevâhirü’l-kelâm (İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Laleli, 2171), Zahriye.



NAZARİYAT

96

dair diğer kaynaklarda bulunmayan kayda değer bilgiler de ihtiva edilmektedir. Bu 
yüzden bu araştırmada da Cevâhirü’l-kelâm’ın telif tarihine dair yorum veya bilgilere 
ulaşmak amacıyla mümkün olduğunca eserin çok sayıdaki el yazma nüshaları takip 
edilmeye ve incelenmeye çalışılmıştır. Bu çerçevede, toplam on beş nüsha tespit edi-
lip bunlardan on üçü gözden geçirilmiştir. Bu nüshaların yedisinin zahriye sayfasında 
ya da metnin başında kitabın başlığından hemen sonra “Muhtasarü’l-Mevâkıf” ifadesi 
yer almaktadır.73 Bu durum, Cevâhir’in el-Mevâkıf’a dayanılarak özetlendiğini göster-
mektedir. Her ne kadar bu kanıt Şems-i Tebrîzî’nin açık ifadesi gibi kesin bir delil 
sunmasa da destekleyici ve tamamlayıcı bir kanıt olarak değerlendirilebilir.

2. 1. 4. Derkenar Notlarında ve Tabakat Kitaplarında Yer Alan Kanıtlar 

Yazma nüshalarda bulunan fevâid kayıtları, minhüvât notları, talikat gibi metin dışı 
unsurlar gerek metnin anlaşılması, gerek tarihi bilgilere ve ilişkiler ağına ışık tutması 
açısından önem arz etmektedir. Bu bakımdan bazı yazma nüshaların derkenarların-
da konumuza ilişkin iki kanıt tespit edilmiştir:

Birincisi: Kâtib Çelebi Keşfü’z-zunûn’da Şemseddin el-Fenârî’nin (ö. 834/1431) 
Cevâhirü’l-kelâm üzerine yazdığı bir şerhin olduğunu ifade eder.74 Ancak bu eserin her-
hangi bir yazma nüshası günümüze ulaşmamış ve Fenârî’nin böyle bir eseri olduğunu 
teyit eden başka bir delil bulunmamıştır. Bununla birlikte biz Fenârî’nin torunu Hasan 
Çelebi’nin (ö. 891/1486) Hâşiye ‘alâ Şerhi’l-Mevâkıf adlı eserinin derkenarına düştüğü 
bir minhüvât notunda bu bilginin doğru olduğunun desteklendiği tespit edilmiştir. 
Hasan Çelebi “Bu, muhakkik dedemiz Mevlânâ el-Fenârî’nin, Muhtasarü’l-Mevâkıf 
üzerine yazdığı şerhinde bahsettiği şeydir”75 sözüyle Şemseddin el-Fenârî’nin Muh-
tasarü’l-Mevâkıf, yani Cevâhirü’l-kelâm üzerine bir şerhi olduğuna işaret etmektedir. 
Aynı şekilde başka bir minhüvât notunda da “Yukarıda bahsedilen konu, dedemizin, 
Muhtasarü’l-Mevâkıf üzerine yazdığı şerhinde yer almaktadır”76 der.

73	 Bkz. Ekler: Cevâhirü’l-kelâm’ın İncelediğimiz Yazma Nüshaları.
74	 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zunûn, 2, 1893. Kadir Gömbeyaz, sadece Keşfü’z-zunûn’a dayanarak ve bunun 

dışında herhangi bir delil göstermeksizin Fenârî’ye böyle bir eser nispet eder. Bkz. Kadir Gömbe-
yaz, “Molla Fenari’ye Nispet Edilen Eserlerde Aidiyet Problemi ve Molla Fenari Bibliyografyası”, 
Uluslararası Molla Fenari Sempozyumu (4-6 Aralık 2009 Bursa) -Bildiriler, ed. Tevfik Yücedoğru ve 
diğeri (Bursa: Bursa Büyükşehir Belediyesi, 2010), 490.

75	 Hasan Çelebi, Hâşiye ‘alâ Şerhi’l-Mevâkıf (İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Carullah, 1176), 47a.
76	 Hasan Çelebi, Hâşiye ‘alâ Şerhi’l-Mevâkıf (İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Murad Molla, 1357), 

51b.



Münzir Şeyhhasan, Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki

97

İkincisi: Hocazâde Muslihuddin Efendi de (ö. 893/1488) Hâşiye ‘ala Şerhi’l-Mevâkıf 
adlı eserinin derkenarında Fenârî’nin Şerhu Muhtasari’l-Mevâkıf adlı eserinden şu ifa-
deleri nakletmektedir: “Efendimiz Fenarî, Cevâhirü’l-Mevâkıf olarak bilinen el-Mevâ-
kıf’ın muhtasarının şerhinde şunu belirtti: Bu yazarın telifidir ve başka bir kişiye ait de-
ğildir. Oysa el-Vikâye’nin muhtasarı öyle değildir”.77 Bu ifadeler Hasan Çelebi’nin ifade-
leriyle paralellik arz etmektedir. Nitekim burada da Cevâhirü’l-kelâm’ın el-Mevâkıf’ın 
bir özeti olduğu ve Fenârî’nin de bu özete bir şerhinin bulunduğu doğrulanmaktadır.

2. 2. İkinci Görüş: Cevâhirü’l-kelâm, el-Mevâkıf’tan Önce Telif Edilmiştir

Cevâhirü’l-kelâm isimli kitabın, Îcî tarafından el-Mevâkıf’tan sonra yazıldığı ve 
el-Mevâkıf’ın bir özeti niteliğinde olduğu görüşüne sıklıkla rastlanmaktadır. Bu görüş, 
Îcî’nin bazı öğrencileri, Cevâhirü’l-kelâm’ın çoğu şârihleri, Hasan Çelebi, Hocazâde 
Muslihuddin Efendi, Kâtib Çelebi gibi önemli alimler, Afîfî ile Âşik Hüseyin gibi araş-
tırmacılar ve Cevâhirü’l-kelâm’ın el yazması nüshalarında bulunan notlar sayesinde 
bilinmektedir. Tahsin Görgün ise el-Mevâkıf ve Cevâhirü’l-kelâm dîbâcelerinde geçen 
ithaflardan hareketle Cevâhir’in el-Mevâkıf’tan önce telif edildiğini, bu kanıta binaen 
meşhur ve yaygın görüşün tashihinin yapılması gerektiğini vurgulamaktadır.78

Söz konusu iki eserin mukaddimesinde ithaf kısımları karşılaştırmalı okundu-
ğunda ve günümüze ulaşan en eski nüshalar göz önünde bulundurulduğunda Cevâ-
hirü’l-kelâm’ın el-Mevâkıf’tan önce kaleme alındığı anlaşılmaktadır. Zira Cevâhir’in 
dîbâcesinde eser, 736’da (1335) vefat eden İlhanlı veziri Gıyâseddin Muhammed b. 
Reşîdüddin’e ithaf edilmiştir.79 el-Mevâkıf’ın mukaddimesinde ise eser Gıyâseddin 
Muhammed’in vefatından yirmi iki yıl sonra 758’te (1357) vefat eden Emîr Cemâled-
din Ebû İshak’a ithaf edilmiştir.80 Bu ithaflar Cevâhir’in el-Mevâkıf’tan önce telif edil-
miş olmasını gerektirir.81 İncelediğimiz on beş Cevâhirü’l-kelâm yazma nüshasının tü-

77	 Hocazâde Muslihuddin Efendi, Hâşiye ‘ala Şerhi’l-Mevâkıf (İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, 
Damad İbrahim Paşa, 784), 66a.

78	 Tahsin Görgün, “Îcî, Adudüddin Kadı Ebü’l-Fazl Abdurrahman b. Rükneddin b. Abdurrahman”, İs-
lâm İlim ve Düşünce Geleneğinde Adudüddin el-Îcî içinde, ed. Eşref Altaş (İstanbul: İSAM Yayınları, 
2017), 66-67.

79	 Îcî, “Cevâhirü’l-kelâm”, thk. Afîfî, 136.
80	 Îcî, el-Mevâkıf, 6.
81	 Kâtib Çelebi, el-Mevâkıf hakkında konuşurken Îcî’nin bu eseri Hudabende veziri Gıyâsed-

din’e ithaf ettiğini belirtir. Başka müellifler de bu konuda Kâtib Çelebi’yi takip etmişlerdir. 



NAZARİYAT

98

münde Gıyâseddin Muhammed’e yapılan ithaf yer almaktadır.82 el-Mevâkıf’ın elli iki 
nüshasının kırkında ise Ebû İshak’a yapılan ithafla karşılaşılır.83 Çıkarımımızın daha 
net bir şekilde anlaşılması için tarihi süreci kısaca sunmakta yarar olacaktır.

Îcî, 703/1304 ile 716/1316 yılları arasında hüküm süren Olcaytu Han’ın (ö. 716/1316) 
himayesinde yer almış ve Sultâniye şehrinde kadı olarak vazifede bulunmuştur.84 Ol-
caytu Han’ın ölümünden sonra oğlu Ebû Said Bahadır Han (ö. 736/1335), 716/1316 ile 
736/1335 yılları arasında hüküm sürmüştür.85 Îcî, Bahadır Han devrinde Sultâniye’de 
kâdılmemâlik olmuştur. Reşîdüddin Fazlullah Hemedânî (ö. 718/1318)86, önce Olcaytu 
Han’a ve ardından oğlu Ebû Said’e vezirlik yapmıştır. Ancak, Reşîdüddin 717/1317 se-
nesinde görevinden alınmış ve Olcaytu Han’ı zehirleme suçlamasıyla 718/1318 yılında 
idam edilmiştir.87

Vezir Reşîdüddin’in çok sayıda çocuğu olup bunlardan biri 727-736/1327-1335 yıl-
ları arasında Ebû Said Han’a vezirlik yapmış olan Gıyâseddin Muhammed’dir.88 Vezir 
Gıyâseddin Muhammed, Şîraz’a gelmesi için Îcî’yi huzura çağırmıştır. Îcî Şîraz’a gidip 
727/1327 yılında orada kadılık vazifesinde bulunmuştur. Onun ne kadar süre Şîraz’da 
kaldığını tam olarak tespit edemesek de kaynaklara dayanarak bir süre orada kaldıktan 
sonra Şebenkara’ya gittiğini söyleyebiliriz. Ebû Said’in 736/1335 yılında ölümü ve aynı 

Ancak incelediğimiz el-Mevâkıf nüshalarının hiçbirinde Gıyâseddin’e ithaf bulunmamaktadır. 
Aksine bu nüshaların çoğunda ve özellikle de Îcî’nin kendi hattıyla yazdığı el-Mevâkıf nüshasında 
söz konusu eserin Cemâleddin Ebû İshak’a ithaf edildiğini görmekteyiz. Bununla birlikte şöyle bir 
ihtimal de akla gelebilir: Îcî el-Mevâkıf’ın ilk versiyonunu yazdığında eseri vezir Gıyâseddin’e 
ithaf etmiş; Kâtib Çelebi de bu ilk versiyonun nüshalarını görmüş ve buna dayanarak eserin vezir 
Gıyâseddin’e ithaf edildiğini söylemiş olabilir. Her ne kadar el-Mevâkıf’ın ilk versiyonunun 
yazım yılları (730-733) vezir Gıyâseddin’in görevde olduğu döneme (727-736) denk gelse de bu 
ihtimalin zayıf olduğu kanaatindeyiz. Zira eksik ve daha müsvedde halinde olan bir eserin 
bir vezire ithaf edilmesine pek rastlanmamaktadır. Ayrıca Kâtib Çelebi’den önce böyle bir bilgiyi 
zikreden bir kaynağa da rastlamadık. Bkz. Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zunûn, 2, 1893; Zebîhüllah Safa, 
Târih-i Edebiyât-i der İran (Tahran: İntişârat-i Firdevs, 1366), 3, 47; Âşık Hüseyin, “Mukaddime”, 11.

82	 Bkz. Ekler: Cevâhirü’l-kelâm’ın İncelediğimiz Yazma Nüshaları.
83	 Bkz. Ekler: el-Mevâkıf’ın İncelediğimiz Yazma Nüshaları.
84	 Bkz. Osman Gazi Özgüdenli, “Olcaytu Han”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: 

TDV Yayınları, 2007), 33, 345-347.
85	 Bkz. Abdülkadir Yuvalı, “Ebû Said Bahadır Han”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: 

TDV Yayınları, 1994), 10, 218-219.
86	 Bazı kaynaklarda vefat tarihi 727/1327 şeklinde verilmiştir. Bkz. Tahsin Görgün, “Îcî, Adudüddin”, 32.
87	 Bkz. Safa, Târih-i Edebiyât-i der İran, 3, 46; Osman Gazi Özgüdenli, “Reşîdüddin Fazlullâh-ı Heme-

dânî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2008), 35, 19-21.
88	 Bkz. Safa, Târih-i Edebiyât-i der İran, 3, 46-47.



Münzir Şeyhhasan, Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki

99

yıl içinde Gıyâseddin Muhammed’in idam edilmesinden sonra, Îcî Şîraz’a geri dönmüş 
ve Emr Ebû İshak’ın (ö. 758/1357) himayesine girip Şîraz’da kâdi’l-kudât olmuştur.89

721/1321 yılında doğan Ebû İshak 743/1342 civarında abisi Mesut Şah öldürüldük-
ten sonra yirmi iki yaşındayken tahta geçmiştir. Muzafferîler hanedanının kurucusu 
Mübârizüddin Muhammed b. Muzaffer (ö. 765/1364) Şîraz’ı almak için harekete ge-
çince Ebû İshak ona Îcî’yi 754/1353 yılında ara bulucu olarak göndermiştir.90 Olumlu 
netice alınamayınca 754 yılında Şîraz kuşatma altındayken Îcî gizlice şehirden ayrılır. 
Şu halde İci’nin Ebû İshak’la görüşme ve ona bir eser ithaf etme ihtimalinin 743-754 
yılları arasında gerçekleştiğini söyleyebiliriz.

Bu bilgiler göz önünde bulundurulduğunda, Îcî’nin, Cevâhir’i el-Mevâkıf’tan önce 
kaleme aldığı sonucuna varabiliriz. Zira Cevâhir’deki ithafın, el-Mevâkıf’taki ithafa na-
zaran kronolojik olarak daha önce olması gerekmektedir. Nitekim Cevâhir’deki ithaf 
Emîr Cemâleddin Ebû İshak’tan önce Îcî’yi himayesine alan ve daha erken bir tarihte 
vefat eden Gıyâseddin Muhammed b. Reşîdüddin’e yöneliktir. Görgün, bu kanıtlara 
dayanarak el-Mevâkıf’ın daha sonra telif edildiğini ileri süren ikinci görüşü savunmuş 
ve Îcî’nin el-Mevâkıf’ı olgunluk döneminde yazdığını iddia etmiştir. Dolayısıyla, Cevâ-
hir’in, el-Mevâkıf’ın ilk şekli veya taslağı olduğunu söylemiştir.91

Söz konusu eserlerin yazma nüshalarında yaptığımız inceleme sonucunda Cevâ-
hirü’l-kelâm’ın el-Mevâkıf’tan önce telif edildiğini gösteren başka bir delil daha tespit 
edilmiştir. Bu delil, Îcî’nin kendi el yazısıyla kaleme aldığı ve 753/1352 yılında tamamla-
dığı el-Mevâkıf nüshasının dîbâcesinde, Emîr Cemâleddin Ebû İshak’a yaptığı ithaftır.92 
Îcî’nin kendi hattıyla yazdığı el-Mevâkıf nüshasını geç tarihte vefat eden Cemâleddin 
Ebû İshak’a ithaf etmesi, bu eserin daha sonra telif edildiğine işaret etmektedir.

Bu görüşü destekleyen bir diğer kanıt ise araştırmalarımız sırasında rastladığımız 
Cevâhirü’l-kelâm’ın bilinen en eski nüshasına ilişkin bilgilerdir. Bu nüsha 738/1337 
yılında Îcî’nin öğrencisi tarafından yazılmıştır ve müellifin nüshasıyla mukabele 

89	 Bkz. Görgün, “Îcî, Adudüddin”, 32-33, 65-67; Rıza Kurtuluş, “İncûlular”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 
Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2000), 22, 280-281.

90	 Bocnurdi, Kâzım Mûsâvî, Dâiretu’l-Maârif-i Bozorg-i İslâmî, zir-i nazar: Kâzım Mûsâvî Bocnurdi, 
(Tahran: Merkez-i Dâiretu’l-Maârif-i Bozorg-i İslâmî, 1993/1372 hş), 5, 161-165.

91	 Bkz. Görgün, “Îcî, Adudüddin”, 65-67; Yusuf Şevki Yavuz, “Cevâhirü’l-Kelâm”, Türkiye Diyanet Vakfı 
İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 1993), 7, 432-433; Mustafa Sinanoğlu, “el-Mevâkıf”, Tür-
kiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2004), 29, 422-424.

92	 Adudüddîn el-Îcî, el-Mevâkıf (İstanbul: Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi, Koğuşlar, 861), 2b.



NAZARİYAT

100

edilmiştir. Bu nüshanın mukaddimesinde Gıyâseddin Muhammed b. Reşîdüddin’e 
ithaf bulunmaktadır.93 Ferağ kaydı şu şekildedir: “Hizmetkâr Kütbü’l-Mûznî tarafın-
dan Cemâziye’l-evvel’in sonlarında, 738 yılında yazıldı”.94 Cevâhirü’l-kelâm’ın 738 yı-
lında istinsah edilen bir nüshasının olması, bu eserin telif zamanının bu tarihten 
önce olduğunu göstermektedir. Dolayısıyla Cevâhir’i vezir Gıyâseddin Muhammed b. 
Reşîdüddin’e ithaf etmesi muhtemel ve makul olandır. Zira Gıyâseddin Muhammed 
736/1335 yılında idam edilmiştir.

Eserlerin telif önceliğiyle ilgili ileri sürülen delillere bakıldığında bu iki görüş 
arasında tercih yapmanın kolay olmadığı görülmektedir. Îcî’nin öğrencisi Şemsüddin 
Tebrîzî’nin Cevâhirü’l-kelâm üzerine yazdığı şerhte ilk görüşü destekleyen güçlü bir 
kanıt bulunsa da el-Mevâkıf’ın bize ulaşan müellif nüshası ve bu nüshanın mukaddi-
mesinde Cemâleddin Ebû İshak’a ithaf bulunması, ikinci görüşü destekleyen güçlü 
bir kanıt olarak karşımıza çıkmaktadır. Ayrıca Cevâhirü’l-kelâm’ın bazı nüshalarının 
istinsah tarihinin el-Mevâkıf’a nazaran daha erken tarihli olması da bu durumu teyit 
etmektedir.

2. 3. Üçüncü Görüş: Şemseddin el-Kirmânî’nin Alternatif Görüşü

Her iki eserin ve şerhlerinin yazma nüshalarını detaylı bir şekilde incelediğimizde iki 
görüş arasında uzlaşma sağlayan ve konuya mantıklı bir çözüm getiren ismin, Îcî’nin 
öğrencisi ve el-Mevâkıf’ın ilk şârihi Şemseddin el-Kirmânî (ö. 786/1384) olduğu kana-
atindeyiz. Kirmânî, el-Kevâşif şerhu’l-Mevâkıf adlı eserini Îcî daha hayattayken yaz-
maya başlamış ve 757’de tamamlamıştır. Kirmânî, bu şerhin mukaddimesinde Îcî’nin 
el-Mevâkıf’ın “halku’l-a‘mâl” meselesine kadar olan kısmını yazdığını, ardından yirmi 
yıl boyunca bu çalışması üzerine kalem oynatmadığını, uzun bir aradan sonra da 
kitabı tamamlamak ve tamamen gözden geçirmek için yarım bıraktığı eserine geri 
döndüğünü belirtir. 95 Kirmânî’nin konuya dair ifadesi şu şekildedir:

93	 Îcî, Cevâhirü’l-kelâm (III. Ahmed, 1801), 1b.
94	 Îcî, Cevâhirü’l-kelâm (III. Ahmed, 1801), 49b.
95	 Kirmânî’nin, el-Mevâkıf’ın iki versiyonu olduğuna dair görüşüne iki güncel çalışmada temas edil-

miştir. Bkz. Pourjavady, “The Legacy of ʿAḍud al-Dīn al-Ījī”, 353-355; Bilal Taşkın ve Muhammet 
Emin Efe, “Muhaddis Bir Kelâmcı: Şemseddîn el-Kirmânî ve el-Mevâkıf Şerhi (Bilgi ve Nazar Bahsi 
Özelinde Bir Değerlendirme)”, İslam Tetkikleri Dergisi 12/1(2022): 99.



Münzir Şeyhhasan, Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki

101

“Bil ki Üstat önce bu kitabı ‘Halku’l-a‘mâl’ meselesine kadar yazmış, ardından da yazımı-
na yirmi yıl boyunca ara verdiği bu kitabını tamamlamak amacıyla geri dönmüştür. Bu 
kitabı beğenenler, bu ara zamanda kitap tashih edilmeden önce istinsah işine giriştiler. 
Kitabı temize aktarılmış ve gözden geçirilmiş bir şekilde yazılmadan önce istinsah ettik-
leri için, bu yazmalar arasında çok sayıda değişiklik, bozulma, hata ve tahrifler oldu. Bun-
lar derin alimlerin belirsiz ifadelerinden değil sadece müstensihlerin dikkatsizliğinden 
kaynaklanmaktadır. Bu nedenle, kitabın tamamlanan kısmında, başlangıçtaki hatalar 
bulunmamaktadır. Eserin şerhlerinde metnin lafzına yöneltilen itirazlarda musannifin 
herhangi bir sorumluluğu yoktur. Aksine müstensihlerin müsvedde nüshaları esas alışı 
ile dikkatsiz ve kötü bir şekilde istinsah etmelerinden kaynaklanmaktadır.”96

Kirmânî’nin ifadesinden açık bir şekilde anlaşılıyor ki, Îcî el-Mevâkıf’ı iki kez 
yazmıştır. İlkinde, eseri yazmaya başlayarak “halku’l-a‘mâl” meselesine kadar yani 
“Eğer kulun fiillerinde özgürlük olmasaydı teklif iptal edilirdi”97 sözüne kadar gel-
miştir. Bu konu, kitabın beşinci mevkıf (ilahiyat), altıncı mersad, birinci maksat 
başlığında yer almaktadır.98 Bu bakımdan konunun kitabın neredeyse sonlarında 
bulunduğunu söyleyebiliriz. Nitekim bu konudan sonra bir “mersad” daha bulun-
makta ve ardından el-Mevâkıf’ın son bölümü olan “altıncı mevkıf” (sem’iyyat) gel-
mektedir. Îcî yirmi yıl sonra, eseri baştan itibaren kaleme alarak tamamlamış ve 
daha önce yazdığı kısımları da gözden geçirerek düzeltmiş ve böylece el-Mevâkıf’ın 
ikinci versiyonu ortaya çıkmıştır.

Kirmânî, bu iddiasını şerhin içerisinde bir kez daha tekrar ederek vurgulamaktadır. O, 
“halku’l-a‘mâl” meselesinin sonunda detaylı bir açıklama yaparak, bu metnin çoğu nüsha-
larında el-Mevâkıf’ın son bölümü olduğunu ifade etmektedir. Yirmi yıldan daha fazla bir 
süre geçtikten sonra Îcî’nin bu kısmı tamamladığını şu ifadeleriyle belirtmektedir: 

“Ve bil ki; bu, kitabın mevcut olan çoğu nüshalarına göre son bölümdür. Bunun sebebi, 
yazımının sekizinci yüzyılın dördüncü on yılında kaleme alınmış olması, aynı yüzyılın 
altıncı on yılına kadar ara vermiş olmasıdır. Kitabın yazımına ve kalan kısımların tamam-
lanmasına yirmi yıldan fazla ara verdikten sonra tekrar başlamıştır. Allah, onu dinin ve 
ehl-i dinin yardımcısı, İslam’ın ve müslümanların destekçisi olarak var etsin/yaşatsın.”99

96	 Kirmânî, el-Kevâşif (Amcazâde Hüseyin, 317), 3a.
97	 Îcî, el-Mevâkıf, 314; Kirmânî, el-Kevâşif (Amcazâde Hüseyin, 317), 334a.
98	 Îcî, el-Mevâkıf, 314. Kirmânî’nin ifadesine göre el-Mevâkıfın birinci versiyonu burada bitiyor.
99	 Kirmânî, el-Kevâşif (Amcazâde Hüseyin, 317), 334a.

 واعلم أنَّ هذا آخر ما يوجد من هذا الكتاب بحسب أكثر النسخ المشهورة في الأطراف، والسبب فيه أنَّ تصنيفه إلى هاهنا صدر 
منه في سني العشر الرابع من المائة الثامنة فاتفق له فترة إلى العشر السادس منها، ثم شرع في تأليفه بما بينهما من عشرين سنة 

وأكثر حتى كمل الباقي، أبقاه الله اعتضادًا للدين وذويه، واستظهارًا للإسلام وأهاليه.



NAZARİYAT

102

Kirmânî’nin yukarıdaki ifadesi, el-Mevâkıf’ın birinci versiyonunun 730 ile 739 
yılları arasında yazıldığını göstermektedir. Yine Kirmânî’nin ifadesinden hareketle 
el-Mevâkıf’ın ikinci (mübeyyeza) versiyonunun 750 ile 759 yılları arasında telif edildi-
ği anlaşılmaktadır. el-Mevâkıf’ın 753 yılında Îcî’nin kendi el yazısıyla yazdığı nüshası, 
ikinci versiyona ait bir nüsha olduğunu ve bunun 750-753/1349-1352 yılları arasında 
tamamlandığını göstermektedir. Kirmânî’nin bu aktardıklarına bakarak el-Mevâkıf’ın 
birinci versiyonunun bu tarihten en az yirmi yıl önce, yani 730-733 yılları arasında ya-
zıldığını söyleyebiliriz. Bununla birlikte Hamdullah el-Müstevfî’nin (ö. 740/1340’tan 
sonra) 730/1330 yılında tamamladığı belirtilen100 Târîh-i Güzîde adlı eserinde Îcî’nin 
Şerhu’l-Muhtasar, el-Mevâkıf ve el-Fevâʾidü’l-Gıyâsiyye adlı eserlerinin olduğu belirtil-
miştir.101 Dolayısıyla Hamdullah el-Müstevfî’nin verdiği bu bilgiye göre hem el-Mevâ-
kıf ’ın hem de diğer iki eserin 730’dan önce yazıldığı anlaşılmaktadır. Ancak Îcî’nin 
Şerhu’l-Muhtasar’ı 734’te telif ettiği sarih bir şekilde belirtilmiştir.102 Buradan hare-
ketle Hamdullah el-Müstevfî’nin verdiği bilgilerin kuvvetli olmadığını söyleyebiliriz. 
Nihai tahlilde elimizde bulunan verilere göre el-Mevâkıf’ın birinci versiyonunun 730-
733 yılları arasında yazıldığı bilgisinin daha doğru olduğu kanaatindeyiz.

Kirmânî’nin el-Kevâşif şerhu’l-Mevâkıf adlı eserinde iki farklı yerde geçen 
açıklamalarından ilk görüşün doğru olduğunu çıkarsayabiliriz. Yani Îcî ilk olarak 
el-Mevâkıf’ı kaleme almış, akabinde onu özetleyerek ve sem’iyyât bahsini ekleyerek 
buna Cevâhirü’l-kelâm adını vermiştir. Daha sonra el-Mevâkıf’ı gözden geçirerek ve 
tamamlayarak ikinci versiyonu ortaya çıkarmıştır. Bu ikinci versiyonu temsil eden 
müellif nüshalarından biri elimizde olup ferağ kaydı 753 yılına aittir. Kirmânî’nin ifa-
desinden hareketle, el-Mevâkıf’ın ilk versiyonunun yazım tarihi 730-733 arasına denk 
gelmektedir. Cevâhirü’l-kelâm’ın yazım tarihinin ise vezir Gıyâseddin Muhammed b. 
Reşîdüddin’in vefatından önce, yani 736/1335 yılından önce olduğu anlaşılmaktadır. 
Dolayısıyla el-Mevâkıf’ın ilk versiyonuyla Cevâhirü’l-kelâm’ın telifinin kesin olarak 
sona erdiğini bildiğimiz tarih arasında en az üç yıl bulunmaktadır. Bu da el-Mevâ-
kıf’ın özetlenmesi için makul bir süredir.

100	 Hamdullah el-Müstevfî, Târîh-i Güzîde, 8; Abdülkerim Özaydın, “Târîh-i Güzîde”, Türkiye Diyanet 
Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2011), 40, 82-83.

101	 Hamdullah el-Müstevfî, Târîh-i Güzîde, 808.
102	 Îcî, Şerhu Muhtasari’l-Müntehâ el-Usûlî (Princeton Üniversitesi Kütüphanesi, Garrett, 808H), 215b; 

Kâtib Çelebi, Keşfü’z-Zunûn, 2, 1853; Tuncay Başoğlu, “Müteahhir Dönem Fıkıh Usulünde Adudüd-
din el-Îcî’nin Şerhü’l-Muhtasar’ı”, İslâm İlim ve Düşünce Geleneğinde Adudüddin el-Îcî içinde, ed. 
Eşref Altaş (İstanbul: İSAM Yayınları, 2017), 431-432.



Münzir Şeyhhasan, Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki

103

Kirmânî’nin görüşü, el-Mevâkıf’ın ikinci versiyonunun (mübeyyeza) Ebû İshak’a 
(ö. 758/1357) ithaf edilme sebebine de açıklık getirmektedir. Zira Îcî Şîraz’da onun 
himayesinde kalmıştır. Buna ek olarak, el-Mevâkıf’ın müellif nüshasının Şîraz’da ta-
mamlandığı, bu nüshanın ferağ kaydında Îcî’nin kendi el yazısıyla ifade edilmiştir. 
Kirmânî’nin bu yorumu Cevâhir’in erken tarihte yazılan nüshalarının varlığını da 
açıklamaktadır. Zira incelediğimiz en eski Cevâhir nüshası 738 yılında tamamlan-
mıştır. el-Mevâkıf’ın ulaştığımız müellif nüshası ise 753 yılında yazılmıştır. Buradan 
el-Mevâkıf’ın mevcut nüshalarının ikinci ve tam versiyonundan çoğaltıldığı anlaşıl-
maktadır. Zira el-Mevâkıf’ın birinci versiyonu eksik olduğu için doğal olarak bu versi-
yonundan nüshalar pek çoğaltılmamıştır.

3. el-Mevâkıf ’ın Versiyonları ve Müellif Nüshası

Önceki başlıkta ifade edildiği üzere el-Mevâkıf’in iki ana versiyonu bulunmaktadır. 
Birincisi, yaklaşık olarak 730/1330 yılı civarında kaleme alınan ve eksik kalan ilk ver-
siyon, ikincisi ise 750-753/1349-1352 yılları arasında yazılan tam ve ikinci versiyondur. 
Bunu el-Mevâkıf’ın tam bir nüshasının sonunda Îcî’nin el yazısıyla kaleme alınan ve 
753 yılında tamamlanan bir ferağ kaydı desteklemektedir. Topkapı Sarayı Müzesi Kü-
tüphanesi, Koğuşlar koleksiyonunda 861 demirbaş numarası ile kayıtlı olan bu nüs-
hanın kenarında bazı düzeltme ve değişiklikler bulunmaktadır.

Öte yandan, Îcî’nin el-Mevâkıf’ının iki versiyonu olduğunu söyleyen Kirmânî’nin 
el-Kevâşif şerhu’l-Mevâkıf adlı eserini incelediğimizde, Îcî’nin el-Mevâkıf metnini bir-
çok yerde düzelttiğini görüyoruz. Kirmânî, elinde bulunan çeşitli nüshaları karşılaştır-
dığını belirtmiştir. Bu düzeltmeleri müellifin nüshasıyla mukayese ettiğimizde, yer yer 
uyuşmazlıkların olduğu görülmektedir. Bu durum bu nüshanın Îcî’ye aidiyeti mesele-
sini ve birkaç soruyu gündeme getirir: Elimizde bulunan müellif nüshası el-Mevâkıf’ın 
nihai versiyonu mudur? Kirmânî bu müellif nüshasını görmüş müdür? Halihazırda 
müellifin bize ulaşmayan başka bir nüshası veya eserin nihai versiyonu var mıdır?

İlk olarak Topkapı nüshasının Îcî’ye ait olup olmadığını doğrulamaya çalışacağız. 
Ardından Kirmânî’nin el-Kevâşif şerhu’l-Mevâkıf adlı eserindeki el-Mevâkıf’ın düzeltme-
lerini analiz ederek el-Mevâkıf’ın kaç versiyonunun olduğunu ve nihai versiyonunu tes-
pit etmeye çalışacağız. Son olarak da Kirmânî’nin şerhinde yer alan el-Mevâkıf metninin 
tashihini ve bu metnin müellif nüshasını ele alacağız. Bununla birlikte daha önce de 
bahsetmiş olduğumuz tashih edilmiş el-Mevâkıf nüshası ile Cürcânî’nin şerhini yazarken 
kullanmış olduğu nüsha veya nüshaları farklılıkları açısından değerlendireceğiz.



NAZARİYAT

104

3. 1. Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi’nde Bulunan Nüshanın Müellife Aidiyeti

Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi, Koğuşlar koleksiyonunda, 861 demirbaş numa-
rasıyla kayıtlı el-Mevâkıf nüshası, Îcî’nin kendi el yazısıyla yazıldığını gösteren çeşitli 
delilleri barındırmaktadır. Bunlardan en önemlisi nüshanın ferağ kaydındaki müel-
lifin ifadeleridir:

“Bu kitap, Allah’ın rahmetine ve mağfiretine muhtaç olan zayıf kul Abdurrahman b. Ah-
med b. Abdi’l-Gaffar tarafından tahrir edildi. O, Adud el-Îcî es-Sıddîkî olarak bilinir. Allah, 
onun günahlarını bağışlasın ve kusurlarını örtsün. Bu kitap, yedi yüz elli üç yılında ta-
mamlandı. Tamamlanması Cemâziye’l-âhir’in ilk günlerinde Darü’l-Mülk, Şiraz şehrinde 
gerçekleşti. Allah bu şehri felaketlerden korusun; adalet, refah ve iyilikle nimetlendirsin.”103

Nüshanın müellife aidiyetini teyit eden diğer bir husus ise zahriye sayfasında yer 
alan “ilahiyat ilmine dair el-Mevâkıf kitabı yazarının el yazısıyladır”104 ifadesidir. Ba-
zen müstensihler müellifin telif kaydını olduğu gibi kopyaladıklarından ve sonrasın-
da kendilerine ait istinsah kaydını yazmadıklarından dolayı veya zahriye sayfasında 
nüshanın müellif hattıyla kaleme alındığını belirterek onu değerli göstermek iste-
diklerinden bu tarz nüshalar müellif nüshası zannedilebilir. Bu durumda nüshanın 
müellife aidiyetini desteklemek için ilave kanıtlara ihtiyaç bulunmaktadır. Nüshanın 
müellife aidiyetini teyit etmek için başvurulacak yollardan biri, nüshadaki hattın 
müellife ait olduğu bilinen başka hatlarla benzerliğini tespit etmektir. Îcî’ye nispet 
edilen diğer bir müellif hattı, Sirâceddin el-Urmevî’nin (ö. 682/1283) Lübâbü’l-Erba‘în 
adlı eserinin bir nüshasının sonunda bulunan105 ve Îcî’nin kendi el yazısıyla öğrencisi 
Sadruddin el-Hamevî (ö. 739/1338) için yazdığı icazet metnidir. el-Mevâkıf’ın müellif 
hattı olduğu ifade edilen nüshası ile bu icazetin hattını karşılaştırdığımızda araların-
da belirgin bir benzerlik olduğu görülmektedir. Buradan hareketle, söz konusu icaze-
tin ve elimizdeki müellif nüshasının Îcî tarafından yazıldığını söyleyebiliriz.

Seyyid Şerif el-Cürcânî’nin Şerhu’l-Mevâkıf adlı eserinde el-Mevâkıf nüshasının 
Îcî’nin el yazısıyla yazıldığını destekleyen delillerden bazıları şunlardır:

103	 Îcî, el-Mevâkıf (Koğuşlar, 861), 143b.
104	 Îcî, el-Mevâkıf (Koğuşlar, 861), Zahriye. 
105	 Sirâceddin el-Urmevî, Lübâbü’l-Erba’în (İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Carullah, 1252), 82b.



Münzir Şeyhhasan, Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki

105

1. Cürcânî Şerhu’l-Mevâkıf’ta şunu belirtir: “Sonra müellif, el yazısıyla yazdığı kita-
bına şu ifadeyi ekledi: ‘Aksi takdirde, eğer bunun mümkün olduğunu şart koşarsak’”.106 
Müellif nüshasını incelediğimizde, derkenarda “Aksi takdirde, eğer bunun mümkün 
olduğunu şart koşarsak”107 ifadesinin sonunda “sahha” kaydıyla bir ilave yapıldığını 
görüyoruz. Yani Cürcânî’nin işaret ettiği gibi bu ibare metne eklenmiştir.

2. Başka bir örnekte Cürcânî şunları belirtir: “(Anlaştılar/İttefekû) ve yazarın 
nüshasında: Onayladılar/Esbetû”.108 Yazarın nüshasını incelediğimizde, bunun Cür-
cânî’nin belirttiği gibi “Onayladılar/Esbetû” olarak yazıldığını görüyoruz.109

3. Başka bir bağlamda Cürcânî şu ifadeleri kullanır: “Bil ki, müellifin el yazısıyla 
yazılmış nüshasındaki metin ‘el-munfasıl’ olarak geçiyordu, ancak kendi el yazısıyla 
bunu ‘el-muttasıl’ olarak değiştirdi”.110 Müellif nüshasını incelediğimizde, Cürcânî’nin 
bahsettiği değişikliğin yapıldığını görmekteyiz.111

Bu üç yerde, Cürcânî açıkça bu nüshanın Îcî’nin el yazısıyla yazıldığını belirtir. 
Başka yerlerde Cürcânî, bu nüshanın asıl versiyon olduğunu belirterek şu yolda açık-
lamalarda bulunur:

1. “(Onları nitelikli kıldı), asıl nüshasında: onu nitelikli kıldı”.112 Müellifin nüshası-
nı incelediğimizde ifadenin “onu nitelikli kıldı”113 olduğunu görüyoruz.

2. Başka bir yerde, Cürcânî şunu belirtir: “Bil ki, asıl nüshasında ve birçok nüs-
hada şu şekilde geçer: (dördüncü cisimdir) Müellif, bunu mekânın yüzey olmasının 
imkânsızlığını gösteren gerekçelerin dördüncüsü yapmıştır. Doğru olan ise bizim de 
açıkladığımız gibi bunun üçüncü gerekçenin tetimmesinden olmasıdır”.114 Müellif 
nüshasına baktığımızda ifadenin tam olarak Cürcânî’nin belirttiği şekilde olduğunu 
görüyoruz. 115

106	 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 1, 267-277.
107	 Îcî, el-Mevâkıf (Koğuşlar, 861), 10b.
108	 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 5, 4.
109	 Îcî, el-Mevâkıf (Koğuşlar, 861), 30a.
110	 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 5, 61.
111	 Îcî, el-Mevâkıf (Koğuşlar, 861), 33a.
112	 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 1, 10.
113	 Îcî, el-Mevâkıf (Koğuşlar, 861), 1b.
114	 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 5, 136.
115	 Îcî, el-Mevâkıf (Koğuşlar, 861), 37a.



NAZARİYAT

106

3. Diğer bir yerde Cürcânî şu ifadeleri kullanır: “(ve güneş tutulması) bu ifade, 
eserin asıl nüshasında bulunmaktadır. Bu nedenle müellif İbnü’l-Heysem’in sözleri-
ni nakletti, ancak tutulma kelimesinin üzerini kalemle çizdi”.116 Müellifin nüshasının 
incelediğimizde, “tutulma” kelimesinin üzerinde bir çizgi buluyoruz.117

el-Mevâkıf ’ın bu nüshasının Îcî’nin el yazısıyla yazıldığını doğrulayan diğer bir 
delil Şerhu’l-Mevâkıf ’ın Hayâlî (ö. 875/1470) tarafından yazılmış nüshasının derke-
narında Teftâzânî’ye (ö. 792/1390) nispet edilen notlardır. Bu notlardan Teftâzânî’nin 
Îcî’nin el yazısıyla yazdığı nüshayı gördüğü anlaşılmaktadır. Şerhu’l-Mevâkıf ’taki ifa-
de şu şekildedir: )( مِن )أن يبُاهَى ( عن )أن يباهيَ( غيرَه ويفاخره، )وأجلُّ 118.)وهو غنيٌّ

Söz konusu nüshanın derkenarındaki not ise şu şekildedir:

وفي خط المصنف: »أغنى أن يبُاهَى« بفتح الهاء، »وأجلُّ أن يباهِي« بكسر الهاء. 
نقُِل من خط العلامة التفتازاني.119

ve bu notun altında. “وهو غني )نسخة( من خط المصنف، كذا بخط العلامة التفتازاني 
 cümlesi yer almaktadır. Burada Teftâzânî, Îcî’nin el yazısıyla yazılan ibarenin  ”أيضًا
“zengin” olduğunu açıkça belirtmektedir. Elimizde bulunan müellif nüshasını incele-
diğimizde, ifadenin tam olarak belirtildiği gibi olduğunu görüyoruz.120 

Teftâzânî’nin Şerhu’l-Makâsıd’ın hal bahsinde “Asıl nüshanın belirttiğine göre Îcî 
şöyle der”121 diyerek zikrettiği meselenin müellif nüshasında bulunduğu görüyoruz.122

Bütün bu veriler, el-Mevâkıf ’ın bu nüshasının Îcî’nin el yazısıyla yazılmış olduğu-
nu teyit etmektedir.

3. 2. Kirmânî’nin el-Mevâkıf Metni Üzerindeki Tashihlerinin Analizi ve  
         el-Mevâkıf ’ın Versiyonları

Kirmânî’nin şerhindeki el-Mevâkıf ’a ilişkin tashihlerin analiz edilmesi, el-Mevâkıf’ın 
versiyonlarını belirlemeye ve nihai şeklini tespit etmeye yönelik önemli bilgiler sun-

116	 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 7, 134.
117	 Îcî, el-Mevâkıf (Koğuşlar, 861), 70a.
118	 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 1, 30.
119	 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf (İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Köprülü Fâzıl Ahmed Paşa, 839), 5a.
120	 Îcî, el-Mevâkıf (Koğuşlar, 861), 2b.
121	 Teftâzânî, Şerhu’l-Makâsıd fî ʿilmi’l-kelâm (Pakistan: Dâru’l-Maarifi’n-Numaniyye, 1401/1981), 1, 90-91.
122	 Îcî, el-Mevâkıf (Koğuşlar, 861), 17b-18a.



Münzir Şeyhhasan, Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki

107

maktadır. Kirmânî, el-Kevâşif şerhu’l-Mevâkıf adlı eserinde birçok yerde el-Mevâkıf’ın 
yazma nüshaları arasındaki farklılıklara değinir ve farklar arasındaki tercih metodu-
nu şerhin mukaddimesinde açıklar. O, ya kendi elinde bulunan nüshalara dayanarak 
veya doğrudan hocası Îcî’ye sorarak metin üzerinde düzeltmeler yaptığını ifade eder. 
Nitekim Kirmânî, şerhini Îcî hayattayken yazmaya başladığını ve el-Mevâkıf’ı hocası-
na okuyarak nüshasını tashih etiğini belirtmiştir.

Kirmânî şerhin girişinde, el-Mevâkıf’ın yazma nüshaları arasındaki farklılıkların 
sebebini ve nüshalar arasındaki tercih metodunu şu ifadelerle izah etmektedir:

“Bil ki Üstat önce bu kitabı ‘Halku’l-a‘mâl’ meselesine kadar yazmış, ardından da yazı-
mına yirmi yıl ara verdiği bu kitabını tamamlamak amacıyla geri dönmüştür. Bu kitabı 
beğenenler, bu süre boyunca kitap tashih edilmeden önce istinsah işine giriştiler. Kita-
bı, temize aktarılmış ve gözden geçirilmiş bir şekilde yazılmadan önce istinsah ettikleri 
için yazmalar arasında çok fazla değişiklik, bozulma, hata ve tahrifler oldu. Bunlar derin 
alimlerin belirsiz ifadelerinden değil sadece müstensihlerin dikkatsizliğinden kaynak-
lanmaktadır. Bu nedenle, kitabın tamamlanan kısmında, başlangıçta bulunan hatalar yer 
almamaktadır. Eserin şerhlerinde metnin lafzına yöneltilen itirazlarda musannifin her-
hangi bir sorumluluğu yoktur. Aksine bunlar, müstensihlerin müsvedde nüshaları esas 
alışı ile dikkatsiz ve kötü bir şekilde istinsah etmelerinden kaynaklanmaktadır… İfadeleri 
ya onun hattından aktararak -zira bende ilk versiyonun müsveddesi bulunmakta olup 
metnin kalan kısmı tamamlanırken müellifin yanındaydım- ya da müellife direkt sorarak 
düzeltmeye çabaladım. Çünkü bu şerhi kendisi vefat etmeden önce yazmaya muvaffak 
oldum. Ne var ki altıncı mevkıfa başlarken müellif vefat etti ve kalan kısmı o öldükten 
sonra tamamladım. Allah onu rahmetiyle mükâfatlandırsın.”123

123	 Kirmânî, el-Kevâşif, (Amcazâde Hüseyin, 317), 3a-3b.

تصدى  الزمان  لفترات  سنة  عشرين  تركه  بعد  ثم  الأعمال،  خلق  مسألة  إلى  الكتاب  هذا  أولًًا  د  سوَّ الأستاذ  أنَّ  »اعلم 
قبل  به  واشتغلوا  التصحيح،  قبل  الإعراض  ذلك  زمان  في  استنسخوه  له  وشغفهم  به  لشغفهم  والمحصلون  للإكمال، 
النقل إلى البياض والتنقيح، فلهذا وقع في النسخ منها اختلافات كثيرة، وتصحيف وغلط واختلالات غزيرة، وتحريف 
المؤلف  القدر  في  يوجد  لم  ولأجله  الراسخين،  العلماء  تزلزل  من  لا  الناسخين،  سهو  من  إلا  ذلك  وليس  وشطط، 
إكمالًًا مثل ما وقع مما سلف أولًًا إخلالًًا، فكل ما يورد في شرحه من الاعتراضات بحسب اللفظ فليس شيءٌ منه على 
قَ إليه الضعف من طرف المعنى فيه فهو على ما  المصنف وتعقلاته؛ بل على الناقل من السواد وسوء نقلاته، وما تطرَّ
ينقله عن الغير وما يدانيه؛ إذ تصوراته الخاصة ليست إلا مصححة، وتصرفاته المختصة لا يوجد إلا منقحة، لا أقول إنه 
واجب العصمة مما يقع للبشر؛ لكن هذا الحكم إنما هو على سبيل الأغلب والأكبر، وإني سعيت في تصحيح اللفظ إما 
نقلًًا عن خطه إذ حصل عندي مسودة الأول، وكنتُ ملازمًا عند تأليف القدر المكمل، وإما استكشافًا منه؛ إذ قد ساعدني 
التوفيق على الاشتغال بهذا التعليق قبل انتقاله إلى دار الأنس وارتحاله إلى جوار القدس، اللهم إلا من مفاتح الموقف 

السادس إلى آخره، فإني أكملته بعد الابتلاء بهجره، جزاه الله خير ما يعطي أحدًا من أجره«. 



NAZARİYAT

108

Bu parçadan anlaşıldığı üzere Kirmânî, Îcî’nin el yazısıyla yazılan ve el-Mevâkıf ’ın 
ilk eksik versiyonunu temsil eden nüshayı görmüştür.124 Ayrıca Îcî, el-Mevâkıf ’ı ta-
mamlarken Kirmânî onun yanında bulunmuş ve şerhini kaleme alırken zaman za-
man Îcî’yle müzakere etmiştir.125 Ancak Kirmânî tam olan ve üzerinde düzeltmeler 
ve eklemeler bulunan ikinci versiyonu temsil eden müellif nüshasına (Koğuşlar, 861) 
açıkça atıfta bulunmamış ve şerhinde nüsha farklılıklarını zikrederken bu nüshaya 
değinmemiştir. Dolayısıyla bu nüshanın Kirmânî’nin elinde bulunmadığı kanaatin-
deyiz. Nitekim şu hususlar da bu kanaatimizi desteklemektedir:

Kirmânî, el-Mevâkıf metninin nüshaları arasında farklılıkları ve bu nüshaların 
durumlarını titizlikle sunar. Şayet elimizde bulunan müellif nüshası kendisinde ol-
saydı, bundan mutlaka bahseder ve onun müellif nüshası olduğunu özellikle vurgu-
lardı. Yine Kirmânî, şerhinde bir düzeltme esnasında şunu belirtmiştir:

 “Bilindiği gibi, nüshalarda geçen ‘eş-Şeyh’ kelimesi ‘el-Mesîhî’ kelimesinden bir tashîftir 
(bozulma).126 Zira beslenmenin dört olduğunu iddia eden el-Mesîhî’dir. Bu, akıl yürütme 
yoluyla tercihimdir. Ancak rivayete göre, tashih edilmiş nüshaların en doğrusu olan on-
dan (Îcî’den) duyduğum nüshamda ‘el-Mesîhî’ şeklinde geçmektedir.”127 

Elimizde bulunan müellif nüshasındaki ifade ise şu şekildedir: “İbn Sînâ dedi ki: 
Gâziye dörttür”.128 Bu nüshada ifade “İbn Sînâ” şeklindedir. Ancak Kirmânî bu ifade-
ye atıfta bulunmaz. Eğer bu nüshayı incelemiş olsaydı şerhinde zikrederdi. Ayrıca 
Kirmânî’nin “‘eş-Şeyh’ kelimesi ‘el-Mesîhî’ kelimesinden bir tashîftir” ifadesi, onun 
bu nüshayı görmediğini doğrular; çünkü müellif nüshasında bu ifade İbn Sînâ şeklin-
dedir. Ayrıca “İbn Sînâ” ve “Mesîhî” kelimeleri arasında tashîf gerçekleşmez. Bununla 
birlikte Kirmânî’nin “düzeltilmiş nüshaların en doğrusu ondan (Îcî’den) duyduğum 
nüsham” ifadesi, onun elimizdeki el-Mevâkıf ’ın müellif nüshasına sahip olmadığını 
gösterir. Zira bu nüsha tam nüsha olup el-Mevâkıf ’ın ikinci versiyonu olarak kabul 
edilir. Eğer bu nüsha elinde olsaydı veya onun varlığından haberdar olsaydı bundan 
açıkça bahsederdi. Bunun yerine, kendi nüshasını müellife okunmuş ve tashih edil-

124	 Kirmânî bunu başka yerde de vurgulamaktadır, Bkz. el-Kevâşif (Amcazâde Hüseyin, 317), 229a, 
280b, 289b.

125	 Kirmânî, şerhinde el-Mevâkıf’ın bazı meselelerini Îcî’yle müzakere ettiğine işaret etmektedir. Bkz. 
Kirmânî, el-Kevâşif (Şehid Ali Paşa, 1684), 163b.

126	 Burada eş-Şeyh İbn Sînâ’dır, el-Mesîhî ise tabip ve filozof olan Ebû Sehl el-Mesîhîdir (ö. 401/1010).
127	 Kirmânî, el-Kevâşif (Amcazâde Hüseyin, 317), 261b-262a.
128	 Îcî, el-Mevâkıf (Koğuşlar, 861), 76a.



Münzir Şeyhhasan, Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki

109

miş olarak nitelemiştir. Nitekim başka bir yerde şunu söyler: “Ona okuduğum nüs-
hamda”.129 Bu ifade, Kirmânî’nin sahip olduğu başkası tarafından yazılmış el-Mevâkıf 
nüshasını Îcî’ye okuduğunu ve metni ona okurken düzelttiğini gösterir.130

Kirmânî’nin şerhinde el-Mevâkıf ’ın farklı nüsha türlerinden bahsedilmektedir. 
Bunlara bazen “müsvedde müellif nüshasında”, “yeni nüshada” veya “düzeltilmiş 
nüshada” bazen de esas alıp güvendiği kendi nüshasını belirtmek için kullandığı “en 
doğru düzeltilmiş nüsha” ifadeleriyle işarette bulunur. Bu ifadeler Kirmânî’nin elinde 
birden fazla tashih edilen nüshanın bulunduğunu düşündürmektedir.131 Nitekim Kir-
mânî’nin şerhi 757 yılında tamamlanmış ve incelediğimiz el-Mevâkıf nüshalarından 
beş tanesi bu tarihten önce istinsah edilmiştir.132

Yukarıdaki bilgiler göz önünde bulundurulduğunda daha evvel sorduğumuz 
“el-Mevâkıf ’ın elimizde bulunan müellif nüshasının dışında düzeltilmiş bir yazma 
nüshası var mı?” sorusuna cevabımız olumlu olacaktır. Zira hem Kirmânî’nin işaret 
ettiği tashihler hem de 757 yılında istinsah edilen el-Mevâkıf ’ın Ayasofya 2375 nüsha-
sının son varağının kenarındaki şu ifade böyle bir nüshanın varlığını destekler: “Mü-
ellifin aslından tashih edilen bir nüshayla mukabele edilmiştir”.133 Bu nüsha ileride 
göreceğimiz üzere müellif nüshasıyla farklılıklar arz etmektedir.

el-Mevâkıf ’ın ikinci versiyonunu temsil eden nüshalar arasında 752 yılında istin-
sah edilmiş bir nüsha bulunmaktadır.134 753 yılında yazılan müellif nüshasından önce 
yazılmış olan bu nüsha, Kirmânî’nin açıklaması ve mevcut veriler el-Mevâkıf ’ın ikinci 
versiyonunu temsil eden birden fazla nüshanın bulunduğu göstermektedir. Îcî’nin 
elimizde bulunan müellif nüshası ikinci versiyonu temsil eden ilk nüsha değildir. 
Dolayısıyla Îcî ikinci versiyonu meydana getirirken ya başka bir nüsha kaleme almış 
ya da eski versiyonlu nüshasını düzelterek ikmal etmiştir. Bu kanaatimizi şu şekilde 
delillendirebiliriz:

129	 Kirmânî, el-Kevâşif (Amcazâde Hüseyin, 317), 75a.
130	 Kirmânî bunu hem şerhin mukaddimesinde hem de kitabın içerisinde birkaç yerde vurgulamıştır. 

Bkz. Kirmânî, el-Kevâşif (Amcazâde Hüseyin, 317), 3b, 75a, 202b, 261b-262a, 281b.
131	 Kirmânî buna şerhinde işaret etmektedir. Bkz. Kirmânî, el-Kevâşif (Amcazâde Hüseyin, 317), 249b.
132	 Bkz. Ek: el-Mevâkıf’ın İncelediğimiz Yazma Nüshaları. Ayrıca Kirmânî, şerhinde el-Mevâkıf’ın nüs-

halarının yaygın ve meşhur olduğuna işaret etmektedir. Bkz. Kirmânî, el-Kevâşif (Şehid Ali Paşa, 
1684), 163b.

133	 Îcî, el-Mevâkıf (Ayasofya, 2375), 170a.
134	 Bkz. Îcî, el-Mevâkıf (Tahran Üniversitesi, Hukuk, 306).



NAZARİYAT

110

1. 752 yılında istinsah edilen Tahran nüshası tam olmakla beraber çok fazla hata 
ihtiva etmektedir. Bu nüshanın sonundaki kısımlar müellif nüshasıyla mukayese 
edildiğinde bazı farklılıklar görülmektedir.135 Bu nüsha müellif nüshasından daha er-
ken tarihli olduğu için müellif nüshasından istinsah edilmiş olamaz. Tam olduğu için 
birinci versiyondan istinsah edilmiş de olamaz. Dolayısıyla ikinci versiyonu temsil 
eden başka bir nüsha olduğunu düşünmekteyiz.

2. Müellif nüshasının titiz bir şekilde kaleme alınmış olması, kenarlarında tashih-
ler ile ilavelerin bulunması ve bazı kelimelerin üzerinin çizilmiş olması bu nüshanın 
mübeyyeza (temize çekilen) nüsha olduğunu ve gözden geçirildiğini göstermekte-
dir. Ayrıca el-Mevâkıf ’ın Cemâleddin Ebû İshak’a ithaf edildiğini ve bu nüshanın so-
nunda Cemâleddin Ebû İshak’ın temellük kaydı olduğunu biliyoruz. Bundan dolayı 
Îcî’nin el-Mevâkıf ’ı gözden geçirip tamamladıktan sonra eseri yeniden kendi hattıyla 
kaleme alıp tashih ederek Ebû İshak’a takdim ettiği düşünülmektedir.

3. Ayrıca müellif nüshasının ferağ kaydına göre bu nüsha 753 Cemâziyelâhir’in 
ilk günlerinde Şîraz’da tamamlanmıştır. el-Mevâkıf ’ın Ayasofya 2374 nüshası ise Pazar 
günü, 18 Ramazan 753 tarihinde istinsah edilmiştir. Yani müellif nüshasından yakla-
şık üç ay sonra istinsah edilmiştir. Her ne kadar bu süre bir eserin istinsahı için yeterli 
olsa da aralarındaki bazı farklılıklar bu iki nüshanın birbirinden istinsah edilmedi-
ğini göstermektedir.136 Dolayısıyla ikinci versiyonu temsil eden ve bilmediğimiz bir 
nüshanın mevcut olduğu anlaşılmaktadır.

Nihai tahlilde, şu anda elimizde bulunan müellif nüshasını Îcî’nin yazdığını, an-
cak Kirmânî’nin muhtemelen bu nüshayı bizzat incelemediğini söyleyebiliriz. Ayrı-
ca el-Mevâkıf ’ın ikinci versiyonunu temsil eden ilk nüshasının söz konusu müellif 
nüshası olmadığı kanaatindeyiz. Kirmânî’nin ifadelerine göre o, el-Mevâkıf ’ı Îcî’ye 
okuyup ders esnasında nüshasını düzeltmiştir. Dolayısıyla, müellif nüshası dışında 
müellif nüshasından daha geç tarihte düzeltilmiş nüshaların da bulunduğunu dü-
şünmekteyiz. Muhtemelen Îcî’ye el-Mevâkıf ’ı okurken öğrencilerin ellerinde kendi 

135	 Tezyîl bölümünden önce Tahran nüshasında bir ziyade bulunmaktadır. Bkz. Îcî, el-Mevâkıf, (Ko-
ğuşlar, 861), 138b; (Tahran, 306), 136b. el-Muğiriyye fırkasında: Tahran nüshasında الناس في ضلال 
iken müellif nüshasında الناس ظلال şeklindedir. Bkz. Îcî, el-Mevâkıf (Koğuşlar, 861), 140a; (Tahran, 
306), 138a.

136	 Tezyîl bölümünden önce Ayasofya, 2374 nüshasında bir ziyade bulunmaktadır. Bkz. Îcî, el-Mevâkıf 
(Koğuşlar, 861), 138b; (Ayasofya, 2374), 138a. Yine el-Muğiriyye fırkasında: Ayasofya, 2374 nüshasın-
da الناس في ضلال iken müellif nüshasında الناس ظلال şeklindedir. Bkz. Îcî, el-Mevâkıf (Koğuşlar, 
861), 140a; (Ayasofya, 2374), 139b.



Münzir Şeyhhasan, Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki

111

nüshaları bulunuyordu ve ders sırasında hocalarından duyduklarından hareketle 
nüshalarını düzeltiyorlardı. Bu nedenle, el-Mevâkıf metnini ortaya koyarken yalnız-
ca müellifin nüshasına dayanmak yeterli değildir. Özellikle Kirmânî’nin tashihleri ve 
diğer tashih görmüş nüshalarla mukabele etmek son derece önem arz etmektedir.

3. 3. Kirmânî ve Cürcânî’nin el-Mevâkıf Metninin Tashihleri ile el-Mevâkıf ’ın Müel-
lif Nüshası ve Diğer Nüshayla Karşılaştırılması

Burada Kirmânî’nin el-Mevâkıf metnine yaptığı bazı düzeltmeleri, el-Mevâkıf’ın mü-
ellif nüshası, Ayasofya nüshası, Cürcânî’nin Şerhu’l-Mevâkıf’ı ile birkaç pasaj karşılaş-
tırılmıştır. Bu mukabeleden çıkan notlar makalede ulaştığımız bulguları desteklemiş 
olup bunlara son sütunda yer verilmiştir.

Kirmânî’nin 
Tashihleri 
(Amcazâde 
Hüseyin, 317)

el-Mevâkıf, 
(Müellif Nüshası: 
Koğuşlar, 861),

el-Mevâkıf, 
(Ayasofya, 2375)137

Cürcânî, 
Şerhu’l-Mevâkıf

Not

»فعلم أن ما وقع في 
النسخ بلفظ “الشيخ” 

تصحيف من لفظة 
“المسيحي”؛ إذ هو... 

هذا بحسب الدراية، 
وأما بحسب الرواية ففي 

نسختي التي سمعت 
منها عنه التي هي أم 

النسخ المصححة بلفظة 
“المسيحي”«. 262و

»وقال ابن سينا: الغاذية 
أربع، وعد الأربع منها«. 

76و

»وقال المسيحي: 
والغاذية أربع، وعد 

الأربع منها«. 92و | 
في الهامش: »قال ابن 

سينا: الغاذية أربع، وعد 
الهاضمة منها. خ«. لكن 
فوقها عبارة: »الظاهر أنه 

ليس بصواب«.138

»)وقال ابن سينا( 
بل المسيحي على 

ما في المباحث 
)الغاذية أربع(، وعد 
هذه )الأربع منها(«. 

.183/7

Bu not, 
Kirmânî’nin 
müellif nüshasını 
görmediği 
ihtimalini 
desteklemektedir. 
Ayrıca 
Cürcânî’nin 
tercih metodunu 
göstermektedir.

»قوله: )الواحد بالنسبة( 
زيد في نسختي التي 

قرأت عليه: “ثم إما أن 
يكون حاصلًًا فيه ...”«. 

75و.

Kirmânî’nin 
tashihindeki bu ilave 
bulunmamaktadır. 
25a.

Kirmânî’nin 
tashihindeki bu ilave 
bulunmamaktadır. 
32b.

Kirmânî’nin 
tashihindeki 
bu ilave 
bulunmamaktadır. 
3/46.

137	 Bu nüshanın sonunda derkenarda şöyle bir ifade yer almaktadır: “Müellifin aslından tashih edilen 
bir nüshayla mukabele edilmiştir”.

138	 Bu not, bu nüshanın tashih ve mukabele edildiğini teyit etmektedir.



NAZARİYAT

112

»قوله: )فثبت أن السرعة 
والبطء( لفظ السرعة 

ههنا من طغيان الآلة؛ 
بل كلمتي أن والواو 

أيضًا، ولهذا محيت عن 
المتن عند القراءة على 

المصنف، فعلى هذا لفظ 
البطء فاعل ثبتَ، لا اسم 

«. 202ظ. أنَّ

»فثبت أن البطء بلا 
تخلل سكنة«. 57ظ.

“es-Sür’a” kelimesi 
bu nüshada 
bulunmamaktadır. 

»فثبت أن البطء بلا 
تخلل سكنة«. 69ظ.

“es-Sür’a” kelimesi 
bu nüshada 
bulunmamaktadır.

»)فثبت أن السرعة 
والبطء بلا تخلل 

سكنات(«. 
139.352/6

Bu ve önceki 
notlar, 
Kirmânî’nin 
el-Mevâkıf ’ı 
Îcî’ye okuduğunu 
ve nüshasını 
bu esnada 
tashih ettiğini 
göstermektedir.

»وقد أخرج المؤلف من 
لفظ: »والذي أحسبهم« 
إلى آخره عن الكتاب، 
وقال: كلام القوم وإن 
كان محتملًًا لأمر لكن 

ما لم يصرحوا به لا يليق 
الحمل عليه. وجعله 

في النسخة الجديدة من 
الحواشي«. 48ظ

Kirmânî’nin Îcî 
tarafından yapıldığını 
söylediği çıkarma 
ve ekleme işlemi 
bulunmamaktadır. 
17b-18a. Ancak bu 
paragrafın başında 
satır arasında من, 
sonunda ise إلى 
bulunmaktadır. Bu 
iki kelimeyi, bunlar 
arasındaki ifadelerin 
çıkarılacağı 
şeklinde anlamak 
mümkündür.

Kirmânî’nin Îcî 
tarafından yapıldığını 
söylediği çıkarma 
ve ekleme işlemi 
bulunmamaktadır. 
23b-24a.

Kirmânî’nin 
Îcî tarafından 
yapıldığını 
söylediği çıkarma 
ve ekleme işlemi 
bulunmamaktadır. 
3/2-3. Ancak 
Cürcânî bu 
ifadeden sonra 
şunu söyler: 
“Müellifin bu 
pasajı kitabın 
metninden 
çıkarttığı 
söylenmiştir.” 3/3140

Bu not, 
Kirmânî’nin 
el-Mevâkıf ’ı 
Îcî’ye okuduğunu 
ve kendisiyle 
müzakere 
ederken 
nüshasını 
tashih ettiğini 
göstermektedir.

»قوله: )قمين( أي جدير، 
وقد سقط هذا اللفظ 
عن بعض النسخ ولا 
بد منه روايةً؛ إذ عليه 
خط المصنف ودرسه 

ودرايته؛ إذ لا يخلو تركه 
عن تمحل في التركيب«. 

821ظ.

»خبير«. 82و. »خبير«. 98ظ. »)خبير(«. 227/7 Bu not, 
Kirmânî’nin 
el-Mevâkıf ’ı 
Îcî’den işittiğini 
ve onunla 
ders yaptığını 
göstermektedir.

قوله: )في هذه المواضع 
الثلاثة( ... وقد خط في 

بعض النسخ المقروءة 
على المصنف على لفظة 

)الثلاثة(«. 249ظ.

Kirmânî’nin 
tashihine uygun 
olup “الثلاثة” kelimesi 
bulunmamaktadır. 
72b.

Kirmânî’nin 
tashihine uygun 
olup “الثلاثة” kelimesi 
bulunmamaktadır. 
87b.

»)وفي هذه المواضع 
الثلاثة( لفظة الثلاثة 

إما زائدة أو أراد 
بها ما بين خط 

الاستواء«. 141152/7

Müellife okunan 
birkaç nüsha 
olduğunu 
göstermektedir.

139	 Cürcânî burada müellif nüshasını değil başka nüshayı tercih etmiş olmalıdır. Muhtemelen burada 
müellif nüshasına bakmamış ve metni başka nüshadan almıştır. 

140	 Burada Cürcânî tercih metodunu göstermiştir ve buradan hareketle Kirmânî’nin şerhini görmüş 
olabileceği düşünülebilir.

141	 Buradan Cürcânî’nin müellif nüshasını görmediği anlaşılmaktadır. Muhtemelen burada metni 
başka nüshadan almıştır. 



Münzir Şeyhhasan, Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki

113

»قوله: )مكابرة( وجد 
بعده في نسخة الأصل 

التي بخط المصنف: 
“فقد ثبت أن الجسم لا 
يخلو عن الحوادث... “ 
وفقد في أكثر النسخ ولا 

بد منه كما ترى، ولعل 
تركه لظن الناسخ أنه 

ليس من المتن لأنه على 
الحاشية مكتوب في أم 

الكتاب«. 038ظ

el-Mevâkıf ’ın ilk 
versiyonundan 
farklıdır. Zira 
bu ziyade 
bulunmamaktadır. 
82a.

Bu ziyade nüshanın 
kenarında 
bulunmaktadır. 98b.142 

Bu ziyade 
bulunmamaktadır. 
7/226.

Bu not, 
Kirmânî’nin 
el-Mevâkıf ’ın 
müellif hattıyla 
yazılan ilk 
versiyonunu 
gördüğüne delalet 
etmektedir.

»وفي نسخة خط 
المصنف وأكثر النسخ 

لفظ “دون النظر” 
مفقود«. 289ظ.

el-Mevâkıf’ın ilk 
versiyonundan 
farklıdır. Zira 
 ifadesi “دون النظر”
bulunmaktadır. 83b.

el-Mevâkıf’ın ilk 
versiyonundan 
farklıdır. Zira 
 ifadesi “دون النظر”
bulunmaktadır. 100b.

el-Mevâkıf ’ın ilk 
versiyonundan 
farklıdır. Zira 
 ifadesi “دون النظر”
bulunmaktadır. 
7/235.

Bu not, 
Kirmânî’nin 
el-Mevâkıf ’ın 
müellif hattıyla 
yazılan ilk 
versiyonunu 
gördüğünü 
göstermektedir.

»قوله: )والكسوف( أمر 
الأستاذ بضرب القلم 

عليه«.244و.

Kirmânî’nin 
tashihine muvafıktır.

 »ويبطله ما ذكرنا 
من أمر الكسوف 

والخسوف«. 70و.

Kirmânî’nin 
tashihine muvafıktır.

»ويبطله ما ذكرنا من أمر 
الخسوف«. 84ظ.

»)والكسوفِ( وقع 
هذا اللفظ في نسخة 

الأصل، ولذلك 
أخر المصنفُ كلام 
ابن الهيثم الى هذا 

الموضع؛ لكنه ضرب 
عليه بالقلم آخرًا؛ 

إذ لا وجه لصحته«. 
.134/7

Cürcânî’nin 
tercih metodunu 
göstermektedir.
Kirmânî’nin 
sözünden 
müellif nüshasını 
gördüğü anlaşılsa 
da yukarıda 
belirttiğimiz 
diğer örneklerden 
hareketle onun 
bu nüshayı 
görmediği 
kanaatindeyiz.

»وقوله: )وهذا إنما 
يتم( دخل عليه من 

فعل المصنف، وقد زاد 
في النسخة الجديدة 

على الكتاب بعد لفظة 
»التوهم« )وأيضًا فإن 

الكلام في تلك الحركة 
المخصوصة لا في مطلق 

الحركة(«. 127و

Kirmânî’nin 
tashihiyle 
uyumlu olup ilave 
bulunmaktadır. 38a.

Kirmânî’nin 
tashihiyle 
uyumlu olup ilave 
bulunmaktadır. 47b.

Kirmânî’nin 
tashihiyle 
uyumlu olup ilave 
bulunmaktadır. 
5/152-154.

142	 Bu not, nüshanın tashih ve mukabele edildiğini pekiştirmektedir.



NAZARİYAT

114

»وقد زيد في بعض 
النسخ بعد لفظة »الوضع« 

»للاندماج««. 123و

Ziyade 
bulunmaktadır. 39b.

Ziyade 
bulunmamaktadır. 
49a.

Ziyade metin 
olarak değil 
Cürcânî’nin 
şerhinde 
geçmektedir. 5/175.

»فعرف أنه لا احتياج إلى 
زيادة لفظة “لا تفريق” 

بعد الهواء كما في بعض 
النسخ؛ بل هو زيادة 

مخلة«. 123و.

Kirmânî’nin 
tashihine muvafık 
değildir, zira لا“ 
 ifadesi تفريق”
bulunmaktadır. 39b.

Kirmânî’nin 
tashihine muvafık 
değildir, zira لا“ 
 ifadesi تفريق”
bulunmaktadır. 49a.

Kirmânî’nin 
tashihine muvafık 
değildir, zira لا“ 
 ifadesi تفريق”
bulunmaktadır. 
5/176.

»فالأولى هي النسخة 
لم يجعل فيها مسألة 

الجسم المحفور وجهًا 
، وكانت فيها  مستقلًّاًّ

بدل لفظة الرابع كلمة 
واو العطف، كما نقله 
الإمام في الملخص«. 

124ظ-125و

Kirmânî’nin 
tashihine muvafık 
değildir. 37a.

Kirmânî’nin 
tashihine muvafık 
değildir. 46b.

Kirmânî’nin 
tashihine muvafık 
olup müellif 
nüshasında geçen 
şekli de işaret 
etmektedir. 5/136.143

Cürcânî’nin 
tercih metodunu 
göstermektedir.

»ولهذا قال بلفظة قيل، 
فعلم أن ما وقع بلفظة 

»قلنا« في الدليل الأول 
سهو القلم، والأولى 

“قيل” كما في النسخة 
المصححة. 34ظ-44و

Kirmânî’nin 
tashihine muvafık 
değildir. 17a.

Kirmânî’nin 
tashihine muvafıktır. 
22b.

Kirmânî’nin 
tashihine muvafık 
değildir. 2/193.

Ayasofya 
nüshasının 
tashih gördüğünü 
desteklemektedir.

Yukarıdaki tablodan hareketle, Cürcânî’nin şerhindeki el-Mevâkıf metninin, 
Îcî’nin el yazısıyla yazılmış nüshayla bazı yerlerde tam olarak uyum göstermediği 
söylenebilir. O, her ne kadar el-Mevâkıf’ın müellif nüshasını görmüş ve bu nüshanın 
Îcî tarafından yazıldığını söylemiş olsa da her zaman bu nüshaya başvurmamış, yer 
yer başka nüshalara müracaat etmiştir. Cürcânî’nin her zaman müellif nüshasına 
sadık kalmadığı ve doğru metni ortaya koyarken iki farklı yöntem takip ettiği anla-
şılmaktadır: 1) Ya el-Mevâkıf’ın müellif nüshasındaki ifadeye asılda geçtiği gibi me-
tin olarak yer verip ardından şerh ederken bu ifadenin doğru olmadığını veya bunu 
tercih etmediğini belirtip doğrusunu şerhte ortaya koyar. 2) Ya da el-Mevâkıf’ın asıl 
nüshasında geçen ifadeyi zikretmeksizin doğrudan metni düzeltir. 

143	 Cürcânî bundan sonra şöyle der: 

	«  واعلم أن الموجود في نسخة الأصل وكثير من النسخ هكذا: »)الرابع: الجسم إذا حفرنا إلى آخره( فقد
 جعل هذا وجهًا رابعًا من الوجوه الدالة على استحالة كون المكان هو السطح، والصواب أنه من تتمة
.Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 5, 136 .«الوجه الثالث كما قررناه



Münzir Şeyhhasan, Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki

115

Burada son olarak Îcî’nin zikrettiğimiz kelam eserlerinin telif tarihleri ile el-Mevâ-
kıf’ın versiyonlarını kronolojik olarak aşağıdaki tabloda göstermek istiyoruz.

Eser Telif Tarihi İthaf Edilen Nüshaları

el-Mevâkıf’ın 1. 
Versiyonu

730/1330 yılı 
civarı

- Nüshaları tespit 
edilememiştir.

Cevâhirü’l-kelâm 736/1335’den 
önce

Gıyâseddin 
Muhammed b. 
Reşîdüddin (ö. 
736/1335)

Tespit edilen en eski 
tarihli nüshası 738/1337

el-Uyûn 749/1348’den 
önce

- Tespit edilen en eski 
tarihli nüshası 749/1348

el-Mevâkıf’ın 2. 
Versiyonu

750-753/1349-
1352 arası

Cemâleddin Ebû 
İshak (ö. 758/1357)

Tespit edilen en eski 
tarihli nüshası 752/1351

Müellif nüshası 753/1352

el-ʿAkâʾidü’l-
ʿAdudiyye

756/1355 Yok

Risâle fî Kelâmillah ? Yok

Sonuç

Îcî’nin tespit edebildiğimiz beş kelam eserinin kronolojisini, telif serüvenini ve arala-
rındaki ilişkiyi ele aldığımız bu makalede sonuç olarak şunları söyleyebiliriz:

Öğrencisi İftihâruddin ed-Dâmegânî’nin verdiği bilgiye göre Îcî, el-ʿAkâʾidü’l-ʿA-
dudiyye adlı eserini, vefatından on iki gün önce kaleme almıştır. Dolayısıyla bu eser 
Îcî’nin en son telif ettiği eseridir. Risâle fî Kelâmillah adlı risalesinin ise telif tarihi 
tespit edilememiştir.

Îcî’nin, telif tarihinde belirsizliğin olduğu kelam eserleri el-Mevâkıf, Cevâhi-
rü’l-kelâm ve el-Uyûn’dur. Tespitlerimize göre bu üç eser arasında asıl-muhtasar-öz 
şeklinde organik bir ilişki bulunmaktadır. Ayrıca tertip, başlık ve görüşler bakımın-
dan son derece benzemektedirler. Bu üç eserin telif sıralamasının; aralarındaki ilişki, 
müellifin öğrencilerinin verdiği bilgiler ve incelediğimiz yazma nüshalardan hare-
ketle şu şekilde olduğu kanaatindeyiz: Îcî önce el-Mevâkıf’ı yazmaya başlamış, fakat 



NAZARİYAT

116

tamamlamadan bırakmış, sonrasında el-Mevâkıf’ın “halku’l-a‘mâl” konusuna kadar 
olan mevcut kısmının bir özetini hazırlamış ve Cevâhirü’l-kelâm ismini verdiği yeni 
kitabına sem’iyyât bahsini eklemiştir. Ardından Îcî bu eseri de el-Uyûn ismini verdi-
ği bir başka çalışmada ihtisar etmiştir. Nitekim el-Uyûn ile Cevâhirü’l-kelâm arasın-
da son derece benzerlik bulunmaktadır. Uzun bir aradan sonra tekrar el-Mevâkıf’a 
dönen Îcî, eserini tamamlamış ve gözden geçirerek eserde çeşitli değişiklikler yap-
mıştır. el-Mevâkıf ve Cevâhirü’l-kelâm’ın mahiyeti ve telif kronolojisi hakkında ifade 
ettiğimiz bu hususlar, Îcî’nin öğrencisi olan ve henüz o hayattayken eserini el-Kevâ-
şif şerhu’l-Mevâkıf adıyla ilk defa şerh eden Kirmânî’nin beyanına dayanmaktadır. 
Ayrıca Îcî’nin bir diğer öğrencisi Şemseddîn Tebrîzî’nin ez-Zehâir fî şerhi’l-Cevâhir 
isimli şerhindeki ifadeleri de bu açıklamayı desteklemektedir. Bu iki açıklama, doğ-
rudan Îcî’nin öğrencileri ve kitaplarını şerh eden kişiler tarafından dile getirilmesi 
açısından önemlidir. Kirmânî’nin argümanı, Cevâhir’in el-Mevâkıf’tan önce yazıldığı 
iddiasına karşı öne sürülen tek delili de açıklamaktadır. Bu delil, iki kitapta yer alan 
ithaf çelişkisidir. Kirmânî’nin görüşüne göre, Îcî el-Mevâkıf’ı geç vefat eden Emîr Ebû 
İshak’a ithaf etmiştir. Bu ithaf ise el-Mevâkıf’ın ikinci versiyonunda yer almaktadır. 
Ne var ki, el-Mevâkıf’ın birinci versiyonu ise bundan çok önce yazılmıştır. Böylelikle 
görünürdeki çelişki giderilmiş olmaktadır. 

el-Mevâkıf’ın versiyonlarına gelince eserin Îcî’nin hattıyla yazılan ve ilk versiyo-
nunu temsil eden nüshanın Kirmânî’nin elinde olduğu anlaşılmaktadır. Maalesef bu 
nüsha elimizde bulunmamaktadır. Îcî, yirmi yıl veya daha fazla bir aranın ardından 
eseri gözden geçirip tamamlamış ve ikinci tam versiyonu oluşturmuştur. el-Mevâ-
kıf’ın ikinci versiyonunu birkaç nüsha temsil etmektedir. Bunlardan birisi eserin ithaf 
edildiği Ebû İshak’ın temellük kaydının bulunduğu ve 753/1352 tarihli müellifin hat-
tıyla yazılan nüshadır. Bu nüshanın Kirmânî’nin elinde bulunmadığı kanaatindeyiz. 
Yine 752 tarihinde yazılan ancak içerisinde çok fazla hata barındıran nüsha da bu 
versiyonu temsil eden nüshalardandır. Aralarındaki bu farklılıktan dolayı ikinci ver-
siyonu temsil eden üçüncü bir nüsha olduğu kanaatindeyiz.

Bununla birlikte ikinci versiyonu temsil eden titiz bir şekilde yazılmış ve tashih 
görmüş erken tarihli nüshalar da bulunmaktadır. Bu nüshalar müellif nüshasından 
da farklılıklar arz etmektedir. Dolayısıyla Îcî, eserin ikinci versiyonunu kendi el yazı-
sıyla oluşturmuş olsa da kitap üzerindeki tasarruflarını devam ettirmiştir. Nitekim 
öğrencileriyle el-Mevâkıf’ı okumaya ve müzakere etmeye devam etmiş, bu süreçte 
bazı yerleri değiştirmiş ve düzeltmiştir. Öğrencileri de bu tashihleri nüshalarına ak-
tarmışlardır. Dolayısıyla, Topkapı Sarayı Kütüphanesi’nde muhafaza edilen müellif 



Münzir Şeyhhasan, Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki

117

nüshasını nihai versiyon olarak düşünmek yanıltıcı olur. Bu nedenle el-Mevâkıf met-
ninin nihai versiyonunu ortaya koymak için Kirmânî’nin yaptığı sonraki düzeltmeler 
başta olmak üzere diğer tashih edilmiş nüshalar da dikkate alınmalıdır.

Tespit edebildiğimiz kadarıyla Îcî kelam eserleri arasında herhangi bir atıf yap-
mamıştır. Birbiriyle organik ilişki içerisinde olan üç eser başta olmak üzere müellifin 
kelam eserleri arasında küçük açıklama mahiyetinde olan farklılıkların dışında her-
hangi köklü bir ihtilaf söz konusu değildir. Dolayısıyla Îcî’nin bütün kelam eserleri 
arasında bir fikir istikrarının olduğunu ve ciddi düşünce farklılığının bulunmadığını 
söyleyebiliriz.

Îcî’nin eserleri üzerine oluşan literatürün ve öğrencilerinin tespitinin daha geniş 
çalışmalarda ele alınması gerektiği kanaatindeyiz. Özellikle de henüz yazma halinde 
olan Îcî’nin el-Uyûn, Kirmânî’nin el-Kevâşif şerhu’l-Mevâkıf ve Şems-i Tebrîzî’nin ez-
Zehâir adlı eserlerinin tahkikli neşirlerinin yapılarak ilim dünyasına kazandırılması, 
Îcî’nin kelami görüşlerinin daha iyi anlaşılmasına katkı verecektir. Son olarak yazma 
eserlerin müellifler ve eserlerle ilgili bilinmeyen pek çok hususu aydınlatması ba-
kımından önemli bir kaynak teşkil ettiği; bu sebeple yazma eserler üzerine yapılan 
çalışmaların arttırılması gerektiği kanaatindeyiz.



NAZARİYAT

118

Ekler

1. el-Mevâkıf’ın İncelediğimiz Yazma Nüshaları

Kütüphane ve 
Koleksiyon No Müstensih İstinsah 

tarihi
İthaf 
Edilen Notlar

1
Tahran 
Üniversitesi, 
Hukuk

306 h. 752 Birinci Mevkıf 
eksik

2 Topkapı Sarayı 
Müzesi, Koğuşlar 861 Müellif Hattı h. 753 Ebû 

İshak Tam

3 Süleymaniye, 
Ayasofya 2374 h. 753 Ebû 

İshak Tam

4 Topkapı Sarayı 
Müzesi, III. Ahmed 1801

Kutbü’l-
Müezzini el-
Kazvînî

h. 754
Dîbâceden 
yarım sayfa 
eksik

5 Berlin, Milli 
Kütüphane 66, 1800 h. 757 İlk varaklar 

eksik

6 Süleymaniye, 
Ayasofya 2375 Muhammed b. 

el-Hasan h. 757 Ebû 
İshak Tam

7
Süleymaniye, 
Damad İbrahim 
Paşa

805 Ali b. Muslih 
es-Sem’ânî h. 761

Kitabın 
mukaddimesi 
eksik

8 Kütahya, Vahid 
Paşa 1145 Ali b. Hacı 

Ahmet el-Hâlidî h. 763 Dîbâce yok

9 Konya, Yusuf Ağa 20 h. 768
Dîbâceden 
yarım sayfa 
eksik

10 Süleymaniye, 
Yozgat 245

Zeynüddin b. 
Şerefe et-Tâlib 
el-Elevî

h. 775 Ebû 
İshak Tam

11
İnebey 
Kütüphanesi, 
Hüseyin Çelebi

606 h. 779 Ebû 
İshak Tam

12 Fransa Milli 
Kütüphane 2392

Mahmud b. 
Muhammed, 
Yazıcı olarak 
bilinir

h. 782 Ebû 
İshak Tam



Münzir Şeyhhasan, Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki

119

13
Hacı Selim Ağa 
Kütüphanesi, Hacı 
Selim Ağa

664 h. 793 Ebû 
İshak Tam

14
Süleymaniye, 
Damad İbrahim 
Paşa

806 h. 796 Ebû 
İshak Tam

15
Milli Kütüphane, 
Nevşehir Damad 
İbrahim Paşa

50 - 200 Cemâlüddin b. 
Hasan h. 796 Ebû 

İshak Tam

16 Çorum, Hasan 
Paşa 4052 h. 801 Başı eksik

17 Milli Kütüphane A 10828 h. 802
Dîbâcenin 
büyük kısmı 
eksik

18 Süleymaniye, Fatih 3162 h. 803 Ebû 
İshak Tam

19 Hacı Selim Ağa, 
Hüdai Efendi 902 Pîr Muhammed h. 804 Ebû 

İshak Tam

20 Süleymaniye, Fatih 3158
Mahmud b. 
Haydar el-
Hârezmî

h. 810 Ebû 
İshak Tam

21 Süleymaniye, 
Bağdatlı Vehbi 815 h. 811 Ebû 

İshak Tam

22 Saraybosna Gâzi 
Hüsrev Bey 1959 Muslihuddin b. 

Yusuf h. 828 Ebû 
İshak Tam

23 Süleymaniye, 
Laleli 2451 Muhammed b. 

Ali el-Menûfî h. 885
Dîbâceden 
yarım sayfa 
eksik

24 Süleymaniye, Fatih 3163 h. 886 Ebû 
İshak Tam

25 Kastamonu 1573 h. 903 Ebû 
İshak Tam

26 Süleymaniye, Reşid 
Efendi 339 h. 1020 Ebû 

İshak Tam

27
Süleymaniye, 
Damad İbrahim 
Paşa

803

Mustafa b. 
el-Hâc Abdü’l-
Mümin el-
Cerrah

h. 1108 Ebû 
İshak Tam



NAZARİYAT

120

28 Çorum, Hasan 
Paşa 1049 h. 1127 Ebû 

İshak Tam

29 Nuruosmaniye 
Kütüphanesi 2223 Muhammed b. 

Mustafa h. 1139 Ebû 
İshak Tam

30 El-Mektebetü’l-
Ezheriyye 4409

Ali b. 
Muhammed el-
Menûfî eş-Şâfiî

h. 1162 Ebû 
İshak Tam

31 Süleymaniye, 
Halet Efendi 410 Lütfullah er-

Rûmî h. 1170 Ebû 
İshak Tam

32 Manisa Akhisar, 
Zeynelzade 108 Halil b. İbrahim 

b. Halil h. 1175 Ebû 
İshak Tam

33 Afyon Gedik 
Ahmet Paşa 03/17861 h. 1195 Ebû 

İshak Tam

34 Süleymaniye, 
Halet Efendi 448 h. 1204 Ebû 

İshak

Tam, Dîbâce 
farklı hatta 
yazılmıştır.

35 Topkapı Sarayı 
Müzesi, III. Ahmed 1813 Ebû 

İshak Tam

36 Süleymaniye, 
Carullah 1269 Ebû 

İshak Tam

37
Süleymaniye, 
Damad İbrahim 
Paşa

804 Ebû 
İshak Tam

38 Süleymaniye, Fatih 3159 Ebû 
İshak Tam

39 Süleymaniye, Fatih 3161 Hacı Mahmûd 
b. Dâvûd

Ebû 
İshak Tam

40 Nuruosmaniye 
Kütüphanesi 2224 Ebû 

İshak Tam

41 Konya Yusuf Ağa 6629 Ebû 
İshak Tam

42
Topkapı Sarayı 
Müzesi, Emanet 
Hazinesi

862 Ebû 
İshak Tam

43
İnebey 
Kütüphanesi, 
Haraccıoğlu

1263 Davûd Enver … Ebû 
İshak Tam



Münzir Şeyhhasan, Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki

121

44
Atıf Efendi 
Kütüphanesi, Atıf 
Efendi

1376 Ebû 
İshak Tam

45 Çorum Hasan Paşa 938 Ebû 
İshak Tam

46 Süleymaniye, 
Çorlulu Ali Paşa 443 Ebû 

İshak
Tam, 269-402 
arası

47 Süleymaniye, 
Şehid Ali Paşa 1734

Dîbâceden 
yarım sayfa 
eksik

48
İnebey 
Kütüphanesi, 
Hüseyin Çelebi

607 Ebû 
İshak

Eksik, 
Rüyetullah 
meselesine 
kadar. 5. 
Mersad. 5. 
Mevkıf.

49 Süleymaniye, Fatih 3157 Ebû 
İshak

Altıncı 
Mevkıfın 
ortasından 
sonrası eksik

50 Süleymaniye, Fatih 3160 Ebû 
İshak

Dördüncü 
Mevkıfın 
sonuna kadar

51 Manisa Akhisar, 
Zeynelzade 146

Mukaddime 
eksik, 
sonunda fırak 
bölümü yok

52 Ankara, Milli 
Kütüphane 462

Nüshanın 
sayfaları 
karıştırılmış. 
Başı ve sonu 
fırak bölümün 
bir kısmı 
eksik.



NAZARİYAT

122

2. Cevâhirü’l-Kelâm’ın İncelediğimiz Yazma Nüshaları

Kütüphane 
ve 
Koleksiyon

No Kitabın adı Müstensih İstinsah 
tarihi İthaf Edilen Notlar

Topkapı 
Sarayı 
Müzesi, III. 
Ahmed

1801 Cevâhirü’l-
kelâm

Kutbü’l-
Müezzinî h. 738

Gıyâseddin 
Muhammed 
b. 
Reşîdüddin

Tam. Müellif 
nüshasıyla 
mukabele 
edilmiştir

İran, Milli 
Melek 1789/1 Kitabü’l-

Cevâhir h. 750

Gıyâseddin 
Muhammed 
b. 
Reşîdüddin

Tam

Beyazıt, 
Veliyyüddin 
Efendi

557
Kitabü 
Cevâhiri’l-
kelâm

h. 768

Gıyâseddin 
Muhammed 
b. 
Reşîdüddin

Tam

İstanbul 
Üniversitesi, 
Nadir Eserler 
Kütüphanesi

6406

Cevâhiri’l-
kelâm, 
Muhtasarü’l-
Mevâkıf

Müderris 
Zade, 
Muhammed 
Said b. 
Mustafa

h. 1172

Gıyâseddin 
Muhammed 
b. 
Reşîdüddin

Tam

Atıf Efendi 
Kütüphanesi 1332

Metnü 
Cevâhiri’l-
Kelâm 
Muhtasarü’l-
Mevâkıf

Müstakim 
zâde h. 1175

Gıyâseddin 
Muhammed 
b. 
Reşîdüddin

Tam. 
Halebi’nin 
Cevâhirü’l-
kelâm 
şerhinden 
ayırt ederek 
yazılmıştır

Süleymaniye, 
Antalya 
Tekelioğlu

823

Cevâhiri’l-
kelâm 
Muhtasarü’l-
Mevâkıf

h. 1184

Gıyâseddin 
Muhammed 
b. 
Reşîdüddin

Tam

Süleymaniye, 
Ayasofya 2281

Risale 
Cevâhiri’l-
kelâm

Gıyâseddin 
Muhammed 
b. 
Reşîdüddin

Tam. 
Mukabele 
edilmiştir

Süleymaniye, 
Fatih 2924

Cevâhiri’l-
kelâm / 
Muhtasarü’l-
Mevâkıf

Gıyâseddin 
Muhammed 
b. 
Reşîdüddin

Tam



Münzir Şeyhhasan, Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki

123

Süleymaniye, 
Halet Efendi 443

Cevâhiri’l-
kelâm, 
Muhtasarü’l-
Mevâkıf

Gıyâseddin 
Muhammed 
b. 
Reşîdüddin

Tam

Süleymaniye, 
Laleli 2171 Cevâhiri’l-

kelâm

Gıyâseddin 
Muhammed 
b. 
Reşîdüddin

Tam

İzmir Milli 
Kütüphanesi 1162

Gıyâseddin 
Muhammed 
b. 
Reşîdüddin

Tam

Süleymaniye, 
Carullah 
Efendi

1302

Cevâhiri’l-
kelâm, 
Muhtasarü 
metni’l-
Mevâkıf

Gıyâseddin 
Muhammed 
b. 
Reşîdüddin

Sonundan 
dört varak 
kadar eksik

Darü’l-
kütübi’l-
Mısriyye144

820

Muhtasarü’l-
Mevâkıf 
el-Müsemma 
Cevâhiri’l-
kelâm 

Gıyâseddin 
Muhammed 
b. 
Reşîdüddin

Tam

Darü’l-
kütübi’l-
Mısriyye145

59 
Tevhid

Gıyâseddin 
Muhammed 
b. 
Reşîdüddin

Tam

Darü’l-
kütübi’l-
Mısriyye

839 
Tevhid h. 1327

Gıyâseddin 
Muhammed 
b. 
Reşîdüddin

Tam. 
Müellifin 
adı ve el-
Mevakıf’ın 
özeti olarak 
telif edildiği 
açık olarak 
geçmektedir146

144	 Bu nüshanın bilgileri Afîfî’nin Cevâhirü’l-kelâm (s. 135) baskısından alınmıştır.
145	 Bu nüshanın bilgileri Afîfî’nin Cevâhirü’l-kelâm (s. 135) baskısından alınmıştır.
146	 Bu nüshanın bilgileri Afîfî’nin Cevâhirü’l-kelâm (s. 135) baskısından alınmıştır.



NAZARİYAT

124

Kaynakça
‘Alâ’ et-Tenbihî, Ali b. Muhammed el-Buhârî. Şerhu Cevâhiri’l-Kelâm. Şam: İbn Abidin Kütüphanesi, ry: 

1b-103b. Mektebetü’l-Esad.

Altaş, Eşref. “Adudüddin el-Îcî’nin Risâle Fî Kelâmillah Adlı Eserinin Tahkik ve Tercümesi”. İslâm İlim 
ve Düşünce Geleneğinde Adudüddin el-Îcî içinde, ed. Eşref Altaş, 391-408. İstanbul: İSAM Yayınları, 
2017.

Âlûsî, Ebü’s-Senâ Şihâbüddîn Mahmûd b. Abdillâh b. Mahmûd el-Hüseynî. Rûhu’l-meʿânî fî tefsîri’l 
Kurʾâni’l-ʿazîm ve’s-sebʿi’l-mesânî. thk. Ali Abdülbârî Atiyye. Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-ʿilmiyye, 1415.

Âmilî, Bahâeddin. Keşkûl. nşr. Muhammed Abdülkerîm en-Nemrî. Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-ʿilmiyye, 
1418/1998.

Başoğlu, Tuncay, “Müteahhir Dönem Fıkıh Usulünde Adudüddin el-Îcî’nin Şerhü’l-Muhtasar’ı”, İslâm 
İlim ve Düşünce Geleneğinde Adudüddin el-Îcî içinde, ed. Eşref Altaş, 429-476. İstanbul: İSAM Ya-
yınları, 2017.

Cüneyd-i Şîrâzî, Ebü’l-Kâsım Muînüddîn Cüneyd b. Mahmûd. Şeddü’l-izâr fî hatti’l-evzâr ʿan züvvâ-
ri’l-mezâr. nşr. Muhammed Kazvînî ve İkbâl-i Âştiyânî. Tahran: Çaphane-i Meclis, 1328 hş.

Cürcânî, Seyyid Şerîf. Şerhu’l-Mevâkıf. thk. Muhammed Bedreddin en-N’asânî. Mısır: Matbaʿa’tü’s-Saʿâde, 
1325/1907.

Cürcânî, Seyyid Şerîf. Şerhu’l-Mevâkıf. İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Köprülü Fâzıl Ahmed Paşa, 
839), 1b-377a.

ed-Dâmegânî, İftihâruddin Muhammed b. Nasrullah b. Muhammed. el-Kavâ‘idü’ş-Şemsiyye fî Şer-
hi’l-Akâ’idi’l-Adudiyye. İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Ayasofya, 2307, 1b-36b.

el-Kazvînî, Hamdullah el-Müstevfî. Târîh-i Güzîde. nşr. Edward G. Browne. Leiden: E.J. Brill: 1910.

Eroğlu, Muhammed, “Îcî, Mu’inüddin”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 21: 414-416. Ankara: 
TDV Yayınları, 2000.

Ermihan, Süleyman. Aduddüddin el-Îcînin “Cevâhirü’l-Kelâm” İsimli Eserin Tahkik ve Tahlili. Yüksek Li-
sans Tezi, İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi, 2020.

Fasî, Abdurrahman b. Abdulkadir b. Ali b. Yusuf. Şerhu Cevâhiri’l-ʿUlûm. İstanbul: Süleymaniye Kütüp-
hanesi, Nûruosmaniye, 2163, 1b-252b.

Gömbeyaz, Kadir. “Molla Fenari’ye Nispet Edilen Eserlerde Aidiyet Problemi ve Molla Fenari Bibliyog-
rafyası”, Uluslararası Molla Fenari Sempozyumu (4-6 Aralık 2009 Bursa) -Bildiriler. ed. Tevfik Yüce-
doğru, Orhan Ş. Koloğlu, U. Murat Kılavuz ve Kadir Gömbeyaz. 467-524. Bursa: Bursa Büyükşehir 
Belediyesi, 2010.

Görgün, Tahsin. “Îcî, Adudüddin Kadı Ebü’l-Fazl Abdurrahman b. Rükneddin b. Abdurrahman”. İslâm 
İlim ve Düşünce Geleneğinde Adudüddin el-Îcî içinde, ed. Eşref Altaş, 21-76. İstanbul: İSAM Yayınları, 
2017.

Hâfız-ı Ebrû, Şihâbüddîn Abdullâh b. Lutfillâh b. Abdirreşîd-i Bihdâdînî-yi Hâfî. Zübdetü’t-tevârîh. nşr. 
Seyyid Kemâl Hâc Seyyid Cevâdî. Tahran: y.y. 1372.

Halebî el-Medârî, İbrahim. Silkü’n-nizâm Şerh Cevâhirü’l-kelâm. nşr. Gulâm Haydar es-Sıddiki. Amman: 
Darü’n-Nûri’l-Mubîn, 2022.



Münzir Şeyhhasan, Adudüddîn el-Îcî’nin Kelam Eserlerinin Kronolojisi, Telif Serüveni ve Aralarındaki İlişki

125

Hansârî, Muhammed Bâkır b. Zeynilâbidîn b. Ca‘fer el-Mûsevî. Ravżâtü’l-cennât fî ahvâli’l-ʿulemâʾ 
ve’s-sâdât. Tahran: İsmâiliyân Kütüphanesi, 1390.

Hasan Çelebi, Fenârî. Hâşiye ‘alâ Şerhi’l-Mevâkıf. İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Carullah Efendi, 
1176, 1b-314a; İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Murad Molla, 1357, 1b-329b.

Hocazâde, Muslihuddin Efendi. Hâşiye ‘ala Şerhi’l-Mevâkıf. İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Damad 
İbrahim Paşa, 784, 2a-195a.

Hüseyin, Âşık. “Mukaddime”. el-Fevâʾidü’l-Gıyâsiyye fî ʿulûmi’l-belâğa içinde, nşr. Âşık Hüseyin, 4-108. 
Kahire: Darü’l-Kitabi’l-Mısrî, 1412/1991.

Bocnurdi, Kâzım Mûsâvî, Dâiretu’l-Maârif-i Bozorg-i İslâmî, zir-i nazar: Kâzım Mûsâvî Bocnurdi, Tahran: 
Merkez-i Dâiretu’l-Maârif-i Bozorg-i İslâmî, 1993/1372 hş.

Îcî, Adudüddîn Abdurrahmân b. Ahmed b. Abdilgaffâr. “el-ʿAkâʾidü’l-ʿAdudiyye”, Celâlüddin Devvânî, 
Şerhü’l-ʿAkâʾidü’l-ʿAdudiyye içinde, Beyrut: Daru İhyâi’t-turâsi’l-Arabî, 1437/2016.

Îcî, Adudüddîn Abdurrahmân b. Ahmed b. Abdilgaffâr. “Kitabu Cevâhirü’l-kelâm Muhtasarü’l-Mevâkıf”. 
thk. Ebü’l-Ala Afîfî, Mecelletü Külliyeti’l-Âdâb, 2/2 (Aralık 1934), 133-243.

Îcî, Adudüddîn Abdurrahmân b. Ahmed b. Abdilgaffâr. Cevâhirü’l-kelâm. İstanbul: Topkapı Sarayı Mü-
zesi Kütüphanesi, III. Ahmed, 1801, 1b-49b; İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Laleli, 2171, 1b-22a.

Îcî, Adudüddîn Abdurrahmân b. Ahmed b. Abdilgaffâr. Şerhu Muhtasari’l-Müntehâ el-Usûlî. Princeton 
Üniversitesi Kütüphanesi, Garrett, 808H.

Îcî, Adudüddîn Abdurrahmân b. Ahmed b. Abdilgaffâr. el-Mevâkıf fî ʿilmi’l-kelâm. Beyrut: Âlemü’l-kütüb.

Îcî, Adudüddîn Abdurrahmân b. Ahmed b. Abdilgaffâr. el-Mevâkıf fî ʿilmi’l-kelâm. İstanbul: Topkapı Sa-
rayı Müzesi Kütüphanesi, III. Ahmed, 1801, 51a-231a; İstanbul: Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi, 
Koğuşlar, 861, 1b-143b; İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Ayasofya, 2374, 1b-143a; İstanbul: Süley-
maniye Kütüphanesi, Ayasofya, 2375, 1b-170a; İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Damad İbrahim 
Paşa, 806, 1b-217a; Bursa: İnebey Kütüphanesi, Hüseyin Çelebi, 606, 5b-170b; Tahran: Tahran Üni-
versitesi Kütüphanesi, Hukuk, 306, 1b-141a.

Îcî, Adudüddîn Abdurrahmân b. Ahmed b. Abdilgaffâr. Tahkîkü’t-Tefsîr fî Teksîri’t-Tenvîr. İstanbul: Sü-
leymaniye Kütüphanesi, Damad İbrahim Paşa, 135, 1b-659a; İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, 
Damad İbrahim Paşa, 134, 1b-369b.

Îcî, Adudüddîn Abdurrahmân b. Ahmed b. Abdilgaffâr. el-Uyûn. Tahran: Milli Melek, 1789, 1-135.

Îcî, Mu’inüddin. Risâle fi’l-kelâmi’n-nefsî. İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Hüsrev Paşa, 752/3, 
31a-50b.

J. van Ess. “ʿAżod-al-Dīn Ījī”. Encyclopædıa Iranıca. Erişim 27 Mart 2024. https://www.iranicaonline.org/
articles/azod-al-din-iji

Kâtib Çelebi. Keşfü’z-zunûn. Bağdat: Mektebetü’l-müsennâ, 1941.

Kirmânî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Yûsuf b. Alî. el-Kevâşif şerhu’l-Mevâkıf. İstanbul: Sü-
leymaniye Kütüphanesi, Amcazâde Hüseyin, 317, 1b-499a; İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Şe-
hid Ali Paşa, 1684, 2a-291a.

Koca, M. Ali, “Akaid-Kelâm İlişkisi Bağlamında Akaid Literatürünü Okumak: Îcî’nin Akaid Risâlesi Ör-
neği”. İslâm İlim ve Düşünce Geleneğinde Adudüddin el-Îcî içinde, ed. Eşref Altaş, 229-298. İstanbul: 
İSAM Yayınları, 2017.



NAZARİYAT

126

Kurtuluş, Rıza. “İncûlular”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 22: 280-281. Ankara: TDV Yayınları, 
2000.

Öğmuş, Harun. “Adudüddin el-Îcî’nin Tefsirciliği ve Tahkîkü’t-Tefsîr Adlı Eser”. İslâm İlim ve Düşünce 
Geleneğinde Adudüddin el-Îcî içinde, ed. Eşref Altaş, 477-522. İstanbul: İSAM Yayınları, 2017.

Özaydın, Abdülkerim. “Târîh-i Güzîde”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 40: 82-83. Ankara: TDV 
Yayınları, 2011. 

Özgüdenli, Osman Gazi. “Olcaytu Han”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 33: 345-347. Ankara: 
TDV Yayınları, 2007.

Özgüdenli, Osman Gazi. “Reşîdüddin Fazlullâh-ı Hemedânî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 
35: 19-21. Ankara: TDV Yayınları, 2008.

Pourjavady, Reza. “The Legacy of ʿAḍud al-Dīn al-Ījī”. Philosophical Theology in Islam Later Ashʿarism East 
and West içinde, ed. Ayman Shihadeh ve Jan Thiele, 337-370. Leiden; Boston: Brill, 2020.

Safa, Zebîhüllah. Târih-i Edebiyât-i der İran. Tahran: İntişârat-i Firdevs, 1366.

Sehâvî, Ebü’l-Hayr Şemsüddîn Muhammed b. Abdirrahmân b. Muhammed. ed-Dav’ü’l-lâmi li-ehli’l-kar-
ni’t-tâsi’. Beyrut: Daru Mektebeti’l-Hayat, t.y.

Sıddiki, Gulâm Haydar. “Mukaddime”. Silkü’n-nizâm Şerh Cevâhirü’l-kelâm içinde, thk. Gulâm Haydar 
es-Sıddiki, 5-35. Amman: Darü’n-Nûri’l-Mubîn, 2022.

Sinanoğlu, Mustafa. “el-Mevâkıf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 29: 422-424. Ankara: TDV Ya-
yınları, 2004.

Şems-i Tebrîzî. Muhammed b. Mahmud. ez-Zehâir fî Şerhi’l-Cevâhir. İstanbul: Süleymaniye Kütüphane-
si, Fatih, 3197, 1b-186a.

Şeyhhasan, Münzir. “İbrâhim el-Halebî el-Medârî ve el-Lüm’a Adlı Eseri”. el-Lüm’a fi’l-hudûs ve’l-kıdem 
ve’l-kazâ ve’l-kader ve tahkîki’t-teklîf içinde, thk. Münzir Şeyhhasan, 15-71. İstanbul: İSAM Yayınları, 
2022.

Taşkın, Bilal ve Muhammet Emin Efe. “Muhaddis Bir Kelâmcı: Şemseddîn el-Kirmânî ve el-Mevâkıf Şer-
hi (Bilgi ve Nazar Bahsi Özelinde Bir Değerlendirme)”. İslam Tetkikleri Dergisi 12/1 (2022): 93-106.

Tebrîzî, Muhammed Ali Müdarrisi. Reyhânetü’l-edeb fî terâcimi’l-ma‘rûfîn bi’l-künye evi’l-lakab. Tahran: 
y.y. 1328-33.

Teftâzânî, Sa’deddin Mesud b. Ömer b. Abdullah. Şerhu’l-Makâsıd fî ʿilmi’l-kelâm. Pakistan: Dâru’l-Maa-
rifi’n-Numaniyye, 1401/1981.

el-Urmevî, Sirâceddin. Lübâbü’l-Erba’în. İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Carullah, 1252, 1b-82b.

Yavuz, Yusuf Şevki. “Cevâhirü’l-Kelâm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 7: 432-433. Ankara: TDV 
Yayınları, 1993.

Yezdî, Muînüddîn Cemâlüddîn Alî b. Celâliddîn Muhammed. Mevâhib-i İlâhî der Târîh-i Âl-i Muzaffer. 
nşr. Saîd-i Nefîsî, Tahran: 1326.

Yuvalı, Abdülkadir. “Ebû Said Bahadır Han”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 10: 218-219. Ankara: 
TDV Yayınları, 1994.


